
        
            
                
            
        

    
NGẪU ÍCH ĐẠI SƯ PHÁP NGỮ 

Dịch theo bản in của Tịnh Tông Học Hội 

Thành phố Cao Hùng, Đài Loan 

 Chuyển Ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hoà  

 Nguồn 

 http://www.quangduc.com 

 Chuyển sang ebook 25-5-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website  http://www.phatphaponline.org 

  

 Mục Lục 

1. Dạy Pháp Nguyên 

2. Dạy Vương Tâm Quỳ 

3. Dạy Tĩnh Văn 

4. Dạy Quách Thiện Hữu 

5. Dạy Tống Dưỡng Liên 

6. Dạy Lục Dụ Liên 

7. Dạy ưu-bà-di Tịnh Kiên 

8. Dạy Phương Nhĩ Giai 

9. Dạy Lưu Kim Ðộ 

10. Dạy Huyền Trứ 

11. Dạy Tự Thiên 

12. Dạy Thạch Hữu 

13. Dạy Lương Nhiên 

14. Dạy Minh Tây 

15. Dạy Tạ Tại Chi 

16. Dạy Thái Nhị Bạch 

17. Dạy Chứng Tâm 

18. Dạy Niệm Phật Xã 

19. Dạy Mân Châu Ðĩnh 

20. Giảng về pháp môn Niệm Phật 

21. Giảng về Niệm Phật Tam Muội 

22. Bàn về Niệm Phật Tam Muội 

23. Nói với Dựng Liên 

24. Luận về Trì Danh Niệm Phật cửu phẩm vãng sanh 

25. Lời phổ thuyết ở Nhân Nghĩa Viện thuộc Phong Nam, Hấp Tây 

26. Lời phổ thuyết ở Thiên Mã Viện, Hấp Phố 

27. Phạm Thất Ngẫu Ðàm 

28. Thư trả lời Tịnh Thiền Sư 

29. Thư trả lời ông Ðặng Tĩnh Khởi 

30. Thư gởi Châu Tẩy Tâm 

31. Thư gởi Ðinh Liên Lữ 

32. Trả lời thư ông Hàn Triều Tập 

33. Thư trả lời Ðường Nghi Chi 





---o0o--- 

1. Dạy Pháp Nguyên 

Công phu Niệm Phật chỉ quý ở tín tâm chân thật. Thứ nhất phải tin rằng: 

Ta là Phật chưa thành, Di Ðà là Phật đã thành, thể vốn không hai. Kế đó, tin 

Sa Bà thật sự là khổ, An Dưỡng đích xác đáng quay về, ưa - chán rành rành. 

Tiếp  đó,  tin  mỗi  một  hành  động  hiện  tại  đều  có  thể  hồi  hướng  về  Tây 

Phương. Nếu chẳng hồi hướng, dù là thượng phẩm thiện vẫn chẳng thể vãng 

sanh. Nếu biết hồi hướng, dẫu trót lầm gây hạnh ác, nhưng nhanh chóng dứt 

tâm  tương  tục  1,  khởi  lòng  trân  trọng  sám  hối;  nhờ  sức  sám  hối  cũng  được 

vãng sanh. Huống là trì giới, tu phước, bao nhiêu nghiệp thù thắng, há chẳng 

đủ để trang nghiêm Tịnh Ðộ ư? 

Chỉ vì tín lực chẳng sâu nên thắng nghiệp chìm trong hữu lậu, lại muốn 

bỏ pháp  này để chọn  pháp khác,  lầm  lạc  lắm thay! Chỉ  nên tăng thêm  lòng 

tin chân thành, chẳng cần phải thay đổi hết thảy các hạnh nghiệp vậy. 

---o0o--- 

2. Dạy Vương Tâm Quỳ 

Kinh  Pháp  Hoa  đã  ân  cần  khen  ngợi  phương  tiện.  Phải  biết  rằng  có 

phương  tiện  thế  gian:  bố  thí,  ái  ngữ,  hiếu,  đễ 2,  trung,  tín  v.v...;  có  phương 

tiện  xuất thế  gian  là các pháp  môn:  Khổ,  Không, Vô  Thường, Vô Ngã, Bất 

Tịnh, Sổ Tức, Nhân Duyên, Viễn Ly, Tri Túc v.v... Còn có phương tiện xuất 

thế thượng thượng: Thập Ba La Mật, Tứ Nhiếp, Tứ Biện, tám vạn bốn ngàn 

tam muội tổng trì v.v... 

Lại còn có phương tiện thù thắng khác lạ chẳng thể nghĩ bàn: tin trong tự 

tánh ta thực sự có đức A Di Ðà Như Lai hiện thành Phật đạo ở Tây Phương, 

ở  ngay  trong  tâm  ta  thực  sự  có  thế  giới  Cực  Lạc  trang  nghiêm.  Tin  sâu, 

nguyện  rộng,  quyết  chí  vãng  sanh.  Chẳng  những  các  phương  tiện  thượng 

thượng chỉ  là tư lương của  nó,  mà  hết thảy các phương tiện dù  là thế  gian, 

xuất  thế  gian,  không  gì  chẳng  phải  là  pháp  phụ  trợ  cho  việc  vãng  sanh  mà 

thôi. Pháp môn này chính là thủ đoạn để điểm sắt hóa vàng, chẳng cần phải 

trải qua A Tăng Kỳ kiếp, chóng đạt lên Bất Thoái, bặt danh nghĩa, tuyệt đối 

đãi vậy.   

---o0o--- 

3. Dạy Tĩnh Văn 

Hương  Sơn  đến  tham  phỏng  ngài  Ô  Sào,  Ngài  bảo  thẳng  rằng:   “Ðừng 

 làm các điều ác, vâng giữ các điều lành” . Ðứa trẻ lên ba cũng nói được, ông 

già tám mươi làm chửa xong. Trước đây, chư tổ chỉ điểm pháp thoát ly sanh 

tử  tối  giản  dị,  tối  minh  bạch,  bất  tất  phải  vẽ  vời  huyền  diệu...  Những  năm 

đầu Mã Tổ chỉ nói:  “Tức tâm thành Phật. Nếu thực sự biết là tức tâm thành 

 Phật thì tự nhiên chẳng làm các điều ác, vâng giữ các điều thiện. Nếu quả 

 thật  chẳng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  thiện  thì  liền  biết  tức  tâm 

 thành Phật”.   

Vì thế, biết rằng: Muốn ngộ “tức tâm thành Phật” thì phải trì giới, niệm 

Phật. Trì giới thanh tịnh, niệm Phật thiết tha, trần cấu tự trừ, quang minh tự 

hiện. Kệ rằng:  

T rì giới tiện thị bình tâm,  

 Niệm Phật tiện thị trực hạnh,  

 Tham đắc cá điểm huyền quan,  

 Bất đồng bát vu thảo bính,  

 Nhược tiện giả, dã, chi, hồ,  

 Thất khước Phật, Tổ tánh mạng!  

(Tạm dịch:  

Trì giới là để tâm bình, 

Niệm Phật là hạnh để mình tu thân, 

Lẽ mầu dù ngộ một phần, 

Chẳng bằng tu tập tinh thuần đó thôi, 

Cứ luận giáo nghĩa xuông hoài, 

Tánh mạng Phật, tổ mất rồi còn đâu!)   

---o0o--- 

4. Dạy Quách Thiện Hữu 

Biển  cả  Phật  pháp,  lấy  Tín  để  vào,  lấy  Trí  để  chứng.  Nếu  có  tín  tâm 

nhưng  thiếu  trí  huệ,  chỉ  e  khó  tránh  phân  vân  đôi  ngả.  Phật  dạy:   “Ðời  mạt 

 đấu tranh kiên cố, ức ức người học đạo, hiếm có một người chứng quả. Chỉ 

 nương vào niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ, mới có thể vượt ngang ra khỏi luân 

 hồi”.  Nếu tin tưởng sâu xa niệm Phật, lễ bái là cái nhân chân chánh để thành 

Phật, thành Tổ thì đích xác là chẳng bị giòng đời xoay chuyển, lại còn là trí 

huệ  đại  quang  minh,  vượt  thẳng  lên  Tịnh  Ðộ,  vĩnh  viễn  chẳng  sợ  bị  lạc 

đường nữa. 

---o0o--- 

5. Dạy Tống Dưỡng Liên 

Hai câu  “Tự tánh Di Ðà, duy tâm Tịnh Ðộ” , đời tranh nhau truyền tụng, 

nhưng  chẳng  biết  thế  nào  là  tâm  tánh.  Ôi,  Tánh  không  có  đạo  lý,  nhưng 

không  gì  là chẳng thuộc trong  Tánh. Vì thế, đấng Ðạo Sư đã thành Phật  từ 

mười  kiếp  chẳng  ở  ngoài  Tánh.  Tâm  không  duyên  ảnh,  nhưng  không  gì 

chẳng đủ. Vì thế, cõi Cực Lạc cách xa mười vạn ức cõi Phật thật sự ở trong 

tâm. 

Bởi Di Ðà tức là tự tánh Di Ðà nên chẳng thể không niệm. Bởi Tịnh Ðộ 

chính  là  duy  tâm  Tịnh  Ðộ  nên  chẳng  thể  không  sanh  về....  Trên  thì  từ Văn 

Thù, Phổ Hiền, Mã Minh, Long Thọ, Thiên Thân, dưới thì đến các loài ngọ 

nguậy, bay, bò, loài có vẩy, lũ có lông, chỉ có mỗi sự này. 

Ðối với sự này thì điều thứ nhất là phải tin đến cùng cực, thứ hai là phải 

luôn  luôn  phát  nguyện,  ba  là  công  phu  niệm  Phật  đừng  gián  đoạn.  Ðủ  ba 

điều này thì kẻ thậm ngu cũng được vãng sanh. Thiếu ba điều này dù thông 

minh  lanh  lợi  cũng  chẳng  được  sanh.  Ai  báng  pháp  này  chính  là  báng  tam 

thế chư Phật, Bồ Tát. Trên đảnh Tỳ Lô trở thành tầng thấp nhất ngục của A 

Tỳ 3. Buồn thay! 

---o0o--- 

6. Dạy Lục Dụ Liên 

Siêu sanh thoát tử nhưng bỏ qua pháp môn Tịnh Ðộ thì quyết chẳng còn 

phương tiện hoành siêu, thẳng chóng nào khác nữa. Nhưng [muốn] sanh về 

Tịnh  Ðộ  mà  bỏ  pháp  Niệm  Phật  thì  chắc  chắn  chẳng  còn  công  phu  “vạn 

người tu, vạn người đậu” nào nữa! Gần đây, kẻ manh Thiền 4 lầm bảo chẳng 

cần phải niệm Di Ðà, chẳng cần sanh Tịnh Ðộ. Bướng bỉnh, mù quáng, hung 

hăng, sa hầm, sụp hố. Ôi, đêm lúc sắp ngủ, gối chiếu xộc xệch, còn phải xếp 

lại  cho  ngay.  Ba  cõi  như  nhà  cháy  nhưng  chẳng  nghĩ  xuất  ly  há  có  được 

chăng? 

Nếu buông tuồng đáp: “Tôi làm chủ được tâm, nơi này chính là cõi Tịch 

Quang”  thì  sao  chẳng  bảo:  Chửi  rủa  nặng  nề  chính  là  khen  ngợi,  đánh  đập 

tàn  nhẫn chính  là cúng dường, phẩn  uế chính  là chiên đàn, trát tro chính  là 

cung  trời,  điện  báu?  Vẫn  chưa  thể  nuốt  phân  nằm  tro  thì  nhất  quyết  chẳng 

thể sanh về Tịnh Ðộ được. Dù có làm được như vậy thì cũng chỉ giống như 

heo lợn, gà, chó mà thôi! 

Sao bằng già giặn, chắc thật niệm Phật, lấy Tín dẫn đường, lại phải phát 

nguyện  chóng  ngự  lên  chín  phẩm  đài  sen,  cùng  Quán  Âm,  Thế  Chí,  Hải 

Chúng  làm  quyến  thuộc!  Ngó  lại  kẻ  ác  kiến  tà  thiền  trống  rỗng,  mượn  hư 

danh Tổ Sư vênh váo một thời, đọa nỗi khổ thực sự: kéo lưỡi trâu cày trong 

vạn  kiếp,  khác  gì  mây  sánh  với  bùn!  Bất  luận  tán  tâm,  định  tâm,  chỉ  khắc 

định khóa trình, trọn đời chẳng khuyết, mỗi ngày càng thêm siêng gắng, thiết 

tha thì hoa nhụy cõi Tịnh Ðộ ngày càng tươi tốt thêm! 

---o0o--- 

7. Dạy ưu-bà-di Tịnh Kiên 

Người cực thông minh lại bị thông minh làm cho lầm lạc, cho nên chẳng 

thể  niệm  Phật cầu sanh  Tây Phương. Trái  lại, kẻ  ngu, đàn bà chịu chán  nỗi 

khổ Sa Bà, sâu xa cầu xuất ly. Thế mới biết rằng: Kẻ thông minh kia đúng là 

ngu si, còn người ngu si đây lại chính là đại trí huệ. Tốt xấu dễ phân, chớ tự 

lầm lẫn! 

Thường thấy những kẻ dốt nát, dối trá, đại ngôn, dối đời giả danh thiện 

tri thức, gặp kẻ tiều phu, nông phụ ngu độn, chất phác cũng dạy tham thiền, 

đẩy qua kéo lại, rồi tự vỗ tay. Những người chất phác ấy lầm tưởng là thật, 

phá  hoại  thiện  căn.  Rốt  cục,  tham  thiền  tham  chẳng  tới,  niệm  cũng  niệm 

chẳng thuần, chỗ đặt chân chẳng ổn, tâm  tình  bàng  hoàng. Ôi! Chẳng đáng 

thảm sao! 

Tôi  khuyên  bà:  Nhằn  đinh,  nhai  sắt,  tin  chắc  vào  Tây  Phương,  phát 

nguyện  khẩn  thiết,  trì  giới,  tu  phước  để  hỗ  trợ.  “Không  Thiền  có  Tịnh  Ðộ, 

 vạn người tu vạn người đắc, chỉ cần thấy Di Ðà, lo gì không khai ngộ”.  Ðấy 

là  lời  phán  định  ngàn  đời  [đúng  thật],  bà  chớ  nên  nghi.  Hạng  tà  sư  không 

biết xấu hổ kia dám vu báng thánh hiền đời trước, dám tự tiện thay đổi, chỉ 

càng lộ rõ ác kiến của họ mà thôi. Sao lại dám thay đổi lời phán định của cổ 

nhân! 

---o0o--- 

8. Dạy Phương Nhĩ Giai 

Pháp  môn  Niệm  Phật  tuy  bao  trùm  tám  giáo,  thâu  trọn  vô  lượng  trăm 

ngàn  tam  muội,  nhưng  cách  thực  hiện  lại  rất  thẳng  tắt,  nhanh  chóng.  Hễ 

niệm  tướng  hảo, niệm  pháp  môn,  niệm  Thật Tướng  v.v... thì trước  hết phải 

khai giải thật sự, rồi mới tu tập, muôn phần không còn chút nghi tình nơi lý 

nữa.  Riêng  mình  pháp  môn  Trì  Danh  đây,  chỉ  hâm  mộ  là  tu  được  ngay, 

chẳng dùng đến ba tâm, hai ý. 

Tin  sâu  Tịnh  Ðộ  thì  sanh,  phát  nguyện  quyết  định  vãng  sanh,  lấy  Trì 

Danh làm Chánh Hạnh, lấy Lục Ðộ v.v... làm Trợ Hạnh. Vạn người tu, vạn 

người  vãng  sanh,  tuyệt  đối  bảo  đảm.  Nếu  tâm  còn  một  điểm  háo  thắng,  tu 

lấn sang Tham Cứu, cho là “hướng thượng” thì chỗ đặt chân chẳng ổn, mất 

cả Thiền lẫn Tịnh! Là bậc trí thì chẳng thể không quyết đoán chỗ mình toan 

hướng đến! 

---o0o--- 

9. Dạy Lưu Kim Ðộ 

Trong ba hạng người thuộc Thượng Phẩm Thượng Sanh, đầu tiên là  “từ 

 tâm bất sát, đủ các giới hạnh” . Bởi lẽ, Giới thống lãnh vạn hạnh, thế nhưng 

từ tâm chẳng giết lại là điều cần phải làm trước tiên trong Giới. Dùng những 

điều này phát trọn vẹn ba tâm thì cõi nào lại chẳng tịnh? Ba tâm là: 

- Trực tâm chánh niệm Chân Như thì gọi là Chí Thành Tâm, hiển Pháp 

Thân đức. 

- Thích chứa góp hết thảy công đức thì gọi là Thâm Tâm, hiển Bát Nhã 

đức. 

- Thệ nguyện sâu rộng vô tận, gọi là Hồi Hướng Phát Nguyện Tâm, hiển 

Giải Thoát đức. 

Giới cũng có ba loại:  

-  Nhiếp  Luật  Nghi  Giới:  không  ác  nào  chẳng  đoạn,  tức  là  thành  Pháp 

Thân. 

- Nhiếp Thiện Pháp Giới: không thiện nào chẳng viên mãn, tức là thành 

Bát Nhã. 

-  Nhiêu  Ích  Hữu  Tình  Giới:  không  chúng  sanh  nào  chẳng  độ,  tức  là 

thành Giải Thoát. 

Từ cũng có ba:  

- Sanh Duyên  Từ: chẳng sát sanh, duyên  quán  hết thảy chúng sanh đều 

là cha mẹ, anh em, lục thân quyến thuộc của mình. 

- Pháp Duyên Từ: chẳng sát pháp, duyên quán hết thảy địa, thủy đều là 

thân đời trước của mình, hết thảy hỏa, phong đều là bản thể của mình. 

- Vô Duyên  Từ: chẳng chấp Ngã, duyên quán  hiện tiền  nhất  niệm  Phật 

tánh không chỗ nào chẳng hiện hữu, mười phương tam thế hữu tình vô tình 

đồng một giác thể, không hai, không khác. 

Niệm niệm tu ba lòng Từ này liền tịnh Tam Tụ. Tam Tụ Giới đã tịnh thì 

liền đầy đủ ba tâm, đắc Thượng Phẩm Thượng Sanh không còn ngờ gì nữa! 

Hơn  nữa,  nếu  quán  hạnh  tam  tâm  thì  sanh  vào  Thượng  Phẩm  Phàm 

Thánh  Ðồng  Cư  Ðộ.  Nếu  tương  tự  tam  tâm  thì  sanh  trong  Thượng  Phẩm 

Phương  Tiện  Hữu  Dư  Ðộ.  Nếu  chứng  được  một  phần  Tam  Tâm  thì  sanh 

trong Thượng Phẩm  Thật  Báo Trang Nghiêm Ðộ. Rốt ráo tam  tâm thì sanh 

trong  Thượng  Phẩm  Thường  Tịch  Quang  Ðộ.  Ngài  Vĩnh  Gia  nói:   “Ai  vô 

 niệm, ai vô sanh. Nếu thực vô sanh thì là vô bất sanh” . Kinh Kim Cang dạy: 

 “Hãy đừng trụ vào đâu cả để sanh tâm”, “Hết thảy hiền thánh đều do pháp 

 vô vi mà có sai biệt”  là nói về ý này. 

---o0o--- 

10. Dạy Huyền Trứ 

Phật tri, Phật kiến chẳng là gì khác, chỉ là nhất niệm tâm tánh hiện tiền 

của  chúng  sanh  mà  thôi.  Hiện  tiền  nhất  niệm  tâm  tánh  vốn  chẳng  ở  trong, 

chẳng  ở  ngoài,  chẳng  ở  khoảng  giữa,  chẳng  thuộc  vào  tam  thế,  chẳng  thể 

dùng tứ cú để diễn tả được 5. Chỉ vì chẳng chịu quán sát kỹ càng, lầm nhận 

bóng dáng của lục trần là tướng của tự tâm nên tạo thành tri kiến của chúng 

sanh. 

Nếu quán sát tỉ  mỉ tri kiến chúng sanh ấy  thì  nó chẳng ở trong các nơi: 

trong, ngoài, trung gian, chẳng thuộc ba đời, chẳng rớt vào tứ cú, thì bản thể 

của tri kiến chúng sanh vốn là tri kiến của Phật vậy. Nếu như chẳng thể tin 

nhận ngay điều này cũng chớ khởi nghi tình, cũng như đừng uổng công đảm 

đương,  chỉ  nên  thâm  tâm  trì  giới,  niệm  Phật.  Nếu  trì  đến  thanh  tịnh,  niệm 

đến  mức  thân  thiết,  bỗng  tự  nhiên  tin  nhận,  như  thường  nói:   “Lại  dùng 

 phương  tiện  khác  để  giúp  Ðệ  Nhất  Nghĩa  hiển  lộ” .  Gậy  này  đập  vào  đầu 

người đá, dãi dầu luận chuyện thực. Nếu muốn “chi, hồ, giả, dã” 6, tốn nước 

dãi [luận chuyện] các nơi thì tôi chẳng biết đến. Kệ rằng:   

 Chúng sanh tri kiến, Phật tri kiến,  

 Như thủy kết băng, băng hoàn hãn,  

 Giới lực xuân phong, Phật nhật huy,  

 Hoàng hà sách thanh chấn lưỡng ngạn,  

 Thiết mạc si cuồng hướng ngoại cầu,  

 Triệt ngộ y nhiên đảm bản hán.   

(Tạm dịch:  

Tri kiến chúng sanh, tri kiến Phật, 

Như nước đóng băng, băng lại tan, 

Gió xuân Giới lực, Phật nhật rạng, 

Băng sông Hoàng nứt rền hai bờ, 

Chớ có si cuồng cầu bên ngoài, 

Ngộ rồi, vẫn như kẻ ngốc nghếch). 



---o0o--- 

11. Dạy Tự Thiên 

 Trú dạ Di Dà thập vạn thanh,  

 Tất sanh mạc khởi Tông - Giáo tưởng,  

 Trực tống tâm quy Cực Lạc bang,  

 Liên nhụy trân trì lập địa trưởng,  

 Nhậm tha tiếu ngã thị si phu,  

 Hành xích tùng lai thắng thuyết trượng,  

 Tha niên mạch thượng nguyện vương châu,  

 Thiện Tài thường đề đồng phủ chưởng!   

(Tạm dịch:  

Ngày đêm mười vạn tiếng Di Ðà, 

Ắt được vãng sanh, đừng nghĩ tưởng  

Này đây là Giáo, kia là Tông! 

Gởi thẳng lòng về chốn Lạc Bang, 

Ao quý, đóa sen tươi tốt mãi, 

Mặc ai cười mình là gã cuồng, 

Từ rày làm ít hơn nói xuông 7 

Năm nao chợt ngự thuyền nguyện vương, 

Thiện Tài thường kêu vỗ tay mãi!) 



---o0o--- 

12. Dạy Thạch Hữu 

Niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ chính là một pháp môn gồm thâu trọn vẹn 

trăm  ngàn pháp  môn, chứ chẳng phải  là đề cao một pháp  môn, vứt bỏ trăm 

pháp môn khác! Nhưng phải thâm nhập một môn, lấy Niệm Phật làm Chánh 

Hạnh, còn hết thảy Giới, Ðịnh, Huệ v.v... làm Trợ Hạnh. Chánh - Trợ cùng 

hành như thuyền thuận gió, lại thêm có giây lèo thì càng chóng đến được bờ. 

Pháp  Niệm  Phật  tuy  nhiều,  nhưng  Trì  Danh  là  giản  tiện  nhất.  Pháp  Trì 

Danh tuy nhiều, nhưng phép Ký Số là ổn thỏa, thích đáng nhất. Kẻ tu hành 

thực sự nào có mong làm gì khác với hạng ngu phu, ngu phụ đâu! 

---o0o--- 

13. Dạy Lương Nhiên 

Nhạt một phần tình đời, tự nhiên đắc lực thêm một phần Phật pháp. Xem 

nhẹ chuyện  kiếm sống trong cõi  Sa Bà  một phần, phương tiện sanh  về  Tây 

Phương  ổn  đáng  thêm  một  phần.  Ðiều  này  mình  chỉ  tự  hỏi  lòng,  đừng  hỏi 

bạn tri thức. Tri thức cũng chỉ khuyên nhạt bớt mùi đời, coi nhẹ chuyện làm 

ăn, chuyên tu đạo Xuất Yếu mà thôi! 

---o0o--- 

14. Dạy Minh Tây 

Ra khỏi nhà lửa tam giới, có hai đường Dọc và Ngang:  

-  Dùng  Tự  Lực  đoạn  Hoặc  để  siêu  thoát  sanh  tử  gọi  là  Thụ  Xuất  Tam 

Giới (vượt khỏi Tam Giới theo chiều dọc), khó khăn, thành công chậm chạp. 

- Dùng Phật  Lực tiếp dẫn sanh  về  Tây  Phương  gọi  là  Hoành  Siêu  Tam 

Giới  (siêu  thoát  Tam  Giới  theo  chiều  ngang),  dễ  dàng,  thành  công  nhanh 

chóng. Viễn Tổ (đại sư Huệ Viễn) nói:  “Công cao dị tấn, niệm Phật vi tiên”  

(công  cao  mà  dễ  tiến  thì  niệm  Phật  đứng  đầu).  Kinh  dạy:   “Mạt  thế  ức  ức 

 nhân tu hành, hãn nhất thành đạo. Duy y niệm  Phật khả đắc độ thoát, như 

 sấn thuyền độ hải, bất lao công lực”  (Ðời mạt ức ức người tu hành, hiếm có 

một  ai  thành  đạo.  Chỉ  có  nhờ  vào  niệm  Phật  mới  được  độ  thoát,  như  nhờ 

thuyền vượt biển, chẳng mất công sức). 

Nếu có thể dốc lòng vào đường tắt Tây Phương, chí thành phát nguyện, 

một lòng niệm Phật cầu vãng sanh thì đúng là bậc trượng phu. Nếu vẫn chưa 

thật  sự  tin,  nguyện  chẳng  thiết,  hành  chẳng  tận  sức,  dù  Phật  có  từ  bi  thả 

thuyền, chúng sanh chẳng chịu lên thuyền thì biết làm thế nào đây? 

---o0o--- 

15. Dạy Tạ Tại Chi 

Một niệm tâm tánh hiện tiền của chúng ta quá khứ không khởi đầu, vị lai 

không  kết  thúc,  hiện  tại  không  ngằn  mé,  tìm  chẳng  thể  được,  nhưng  chẳng 

thể nói là Không; ứng dụng thiên biến vạn hóa, nhưng chẳng thể nói là Có. 

Tam thế chư Phật,  hết thảy chúng sanh đều không  hai thể.  Hư không  mười 

phương, sát trần sai biệt đều là tướng phần được hiện trong tâm ta mà thôi. 

Vì thế, bốn loại Tịnh Ðộ đều chẳng ở ngoài tâm, nên gọi là “duy tâm”. Nếu 

bảo Cực Lạc chẳng phải là tâm thì hóa ra Tây phương ở ngoài tâm ư? Nhưng 

tâm ta đâu phải chỉ hạn cuộc trong Ðông phương! 

Có người bảo: “Các pháp hữu vi đều như mộng, như huyễn”, chẳng biết 

rằng tâm tánh chẳng thể bảo là hữu vi, cũng chẳng thể bảo là vô vi. Do mê 

nên  vô  vi  trở  thành  hữu  vi,  có  tam  giới,  luân  hồi,  nhân  quả,  ví  như  mộng, 

huyễn, bọt nước, bóng dáng, sương, chớp. Nếu phản  mê quy ngộ thì hữu vi 

lại biến thành vô vi, như mộng được tỉnh, như huyễn trở về gốc, như bọt tan 

thành nước, như bóng dáng quy về thể chất, sương chẳng khác tính ướt, ánh 

chớp  chẳng  khác  thường  quang.  Nay  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ  chính  là 

phản  mê  quy  ngộ,  chí  viên,  chí  đốn,  giống  hệt  như  những  chuyện:  mộng, 

huyễn... quy về. 

Nhưng  nếu  luận  trên  phương  diện  đối  đãi  thì  kiếm  sống  chốn  Sa  Bà  là 

càng tăng thêm mộng, cầu sanh Tịnh Ðộ là tỉnh mộng; chẳng thể chẳng cầu 

sanh.  Nếu  luận  theo  tuyệt  đãi  thì  Hoặc  nghiệp  cảm  tam  giới  chính  là  ác 

mộng, niệm Phật sanh về Tịnh Ðộ chính là hảo mộng, cũng chẳng thể chẳng 

cầu sanh. 

Nếu  lại  có  kẻ  bảo:  “Ngay  nơi  đây  chính  là  Tịnh  Ðộ,  cần  gì  đến  Tây 

Phương?” thì liền vặn ngay: “Ngay lúc này đã ấm no, cần chi phải ăn cơm, 

mặc  áo?  Ngay  nơi  đây  chính  là  phú  quý,  cớ  gì  phải  kinh  doanh,  đỗ  đạt? 

Ngay đây đã là học vấn, cớ gì phải đọc sách? Ngay nơi đây chính là đế kinh, 

cần gì phải lên mạn Bắc? Pháp thế gian đã chẳng bỏ được một mảy nào, sao 

lại muốn bỏ một mình pháp xuất thế?” 

Nếu suy nghĩ sâu xa lẽ này thì đối với chuyện sanh về Tịnh Ðộ cả ngàn 

con  trâu  cũng  không  kéo  lại  được.  Tổ  Sư  Thiên  Như  nói:  “Ngộ  rồi  chẳng 

 nguyện  vãng  sanh,  chẳng  dám  chắc  lão  huynh  đã  ngộ!”   Dù  đức  Thích  Ca 

sống lại cũng chẳng sửa được câu này! 

---o0o--- 

16. Dạy Thái Nhị Bạch 

Trời đất,  vạn  vật đều có bắt đầu  và kết thúc, có hình tướng, có phương 

vị, có chia cắt. Chỉ mình tâm thức là không khởi đầu, không kết thúc, không 

hình tướng, phương vị, chia cắt. Vì thế bảo:  “Tìm tâm trọn chẳng thể được!”  

Tâm đã hoàn toàn chẳng thể được nhưng trời, đất, muôn vật, không thứ 

nào chẳng phải là duy tâm. Chẳng phá được hai thứ Ngã Chấp và Pháp Chấp 

thì lý duy tâm, duy thức chẳng thể hiện bày. Chẳng rõ lý thức tâm thì chẳng 

thể  hiểu  được  lẽ  mầu  nhân  quả  cảm  ứng.  Vì  thế,  kinh  Hoa  Nghiêm  dạy: 

 “Nên quán tánh pháp giới, hết thảy duy tâm tạo”.  Quán kinh dạy:  “Tin sâu 

 nhân quả, chẳng báng Ðại Thừa” . 

Ôi! Tâm như vàng vậy. Nhân quả mười pháp giới giống như những thứ 

vật dụng để trang hoàng. Nhưng trên đời còn có thứ vàng trơ chẳng thể chế 

tạo thành vật dụng được, chứ trọn chẳng có cái tâm trơ trơ chẳng tạo ra mười 

pháp giới. Ví như một niệm chẳng sanh bèn tạo thành Vô Tưởng ngoại đạo. 

Vì  thế,  người  đại  trí  huệ  ngộ  sâu  xa  lẽ  duy  tâm  ắt  sẽ  siêng  niệm  Phật.  Ðối 

với câu nói:  “Tâm này là Phật, tâm này làm Phật”,  chỉ mình cư sĩ Nhị Bạch 

đảm đương nổi câu này thôi.   

---o0o--- 

17. Dạy Chứng Tâm 

Ðại đức Chứng Tâm hỏi tôi về tâm yếu. Tôi thưa:  

- Tâm  yếu không  gì bằng  niệm Phật. Ngài Thọ Xương  nói:   “Tâm niệm 

 Phật chính là Phật”.  Bởi lẽ, một niệm tâm hiện tiền là vô tánh duyên sanh, 

duyên sanh vô tánh. 

Vì  tâm  ấy  vô  tánh  duyên  sanh  nên  hễ  nghĩ  đến  danh  thì  lòng  toàn  là 

danh,  nghĩ  đến  lợi  thì  bụng  đầy  cả  lợi.  Thậm  chí  ngày  làm  gì,  đêm  mộng 

nấy, không thứ gì chẳng phải là điều ý niệm đã chuyên chú vào. Mười giới 

thăng trầm đều do đây cả. 

Bởi  niệm  tâm  hiện  tiền  là  duyên  sanh  vô  tánh  nên  đang  trong  lúc  lăng 

xăng  tạo  tác,  chất  chứa  thiện  ác,  đột  nhiên  buông  xuống  thì  hết  thảy  pháp 

đều trọn chẳng thể được. Nhưng nếu chấp chặt vào nơi “chẳng thể được” ấy 

thì lại bị rớt vào hầm sâu vô vi, chẳng chứng được bản thể vô chướng ngại 

của pháp giới, chẳng thể khởi công dụng vô chướng ngại của pháp giới. Vì 

thế, niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ mới chính là pháp môn Ðại Thừa viên đốn 

chẳng thể nghĩ bàn! 

Niệm  Phật  thì  có  gì  là  khác  đâu!  Dùng  ngay  một  niệm  duyên  sanh  vô 

tánh này để niệm danh hiệu Phật vô tánh duyên sanh kia đó thôi! Danh hiệu 

Phật  đã  là  vô  tánh  duyên  sanh  thì  dù  duyên  sanh  cũng  vẫn  là  vô  tánh.  Bởi 

vậy, niệm  một tiếng thì có  một tiếng danh hiệu Phật hiển hiện. Niệm mười, 

trăm, ngàn, vạn tiếng thì có mười, trăm, ngàn, vạn danh hiệu Phật hiển hiện. 

Lúc chẳng niệm thì vắng lặng. 

Niệm  đã  là  duyên  sanh  vô  tánh  thì  vô  tánh  chẳng  ngại  gì  duyên  sanh. 

Còn nếu chẳng niệm Phật chỉ e lại sanh bao thứ tạp niệm. Dù chẳng sanh tạp 

niệm cũng sợ đọa trong  lỗi  mòn  vô  vi. Vì  thế, phải dùng Phật  hiệu để phát 

sanh  cái  niệm  của  mình,  khiến  mình  niệm  niệm  chẳng  lìa  Phật  hiệu.  Ðấy 

chính  là  ngoài  tâm  không  Phật,  ngoài  Phật  không  tâm,  tâm  này  làm  Phật, 

tâm này là Phật, có thể nói là dùng Phật để chứng tâm, mà cũng có thể nói là 

dùng tâm để chứng Phật, hoặc nói là dùng Phật chứng Phật, dùng tâm chứng 

tâm  cũng  đều  được.  Rất  thẳng  tắt,  ổn  thỏa,  thích  đáng,  liễu  nghĩa  cực  viên 

đốn, chẳng thể nghĩ bàn, các pháp môn khác chẳng thể sánh bằng được. 

Nếu thật sự tin được như vậy, thẳng một bề mà niệm thì chư Phật sẽ hiện 

tướng lưỡi rộng dài để chứng thực cho.  “Nếu ai chuyên niệm Di Ðà Phật thì 

 gọi là vô thượng thâm diệu thiền. Khi chí tâm tưởng tượng thấy Phật thì là 

 pháp  bất  sanh  bất  diệt” .  Lời  chân  thành  từ  nơi  kim  khẩu  chẳng  tin  được 

sao? 

---o0o--- 

18. Dạy Niệm Phật Xã 

Chúng ta từ vô thỉ đến nay, thẳng cho đến tận vị lai, hoàn toàn không có 

lúc  nào  là  chẳng  khởi  niệm.  Dù  cho  tâm  tình  nguội  lạnh,  nhập  Vô  Tưởng 

Ðịnh, vẫn còn đọa trong tám vạn bốn ngàn loạn tưởng khô khao. Nhưng nếu 

niệm  địa  ngục  thì  là  người  thuộc  trong  địa  ngục  giới,  niệm  ngạ  quỷ  thì  là 

người trong ngạ quỷ giới, cho đến niệm Phật thì là người thuộc về Phật giới. 

Lẽ này thật rõ ràng. Vì thế sách Tông Kính Lục viết:  “Một niệm tương ứng 

 một niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật”.   

Nếu lại hỏi người niệm Phật là ai thì là trên đầu lại mọc thêm đầu, đang 

cưỡi  lừa  lại  đi  kiếm  lừa,  ắt  kẻ  mắt  sáng  phải  cười  sặc  cả  cơm.  Nhưng  gần 

đây  hạng  vô tri,  ngông cuồng, càn rỡ  lại  xem thoại đầu  là kỳ đặc, coi danh 

hiệu Phật là tầm thường, bỏ Như Ý bảo châu, tranh nhau nhặt lấy ngói sạn, 

đáng buồn thay! 

Riêng  mình  các  thiện  hữu  Thịnh  Khê  kết  xã  niệm  Phật,  suốt  cả  ngày 

niệm  Phật  ra  tiếng  tàn  một  cây  hương,  lại  niệm  thầm  hết  một  cây  hương, 

tuần  hoàn  như thế  chẳng  gián  đoạn,  lấy  Nhất  Tâm  Bất  Loạn  làm  hạn.  Phải 

tin sâu chớ nghi Hạnh đơn giản, khéo léo này, lâu ngày đừng biến đổi thì sẽ 

tự siêu thoát trọn vẹn ngũ trược, viên tịnh bốn cõi Tịnh Ðộ, chẳng còn phải ở 

ngay trong điện Hàm Nguyên lại hỏi Trường An ở đâu nữa! 

 

---o0o--- 

19. Dạy Mân Châu Ðĩnh 

Tín - Nguyện  như mắt, các  hạnh  như chân. Tín  - Nguyện  như trâu, các 

hạnh như xe. Tín - Nguyện như chữ khắc trên con cờ, các hạnh như con cờ. 

Vì Tín - Nguyện  - Hạnh  ba thứ, thiếu  một thứ chẳng được, nhưng phải  lấy 

Tín - Nguyện làm chủ đạo. Bởi lẽ, nếu Tín - Nguyện đã chuyên thì mọi thứ 

điều thiện đều là tư lương Tịnh Ðộ. Dẫu cho vạn phần bất hạnh, trót lầm gây 

các  điều  ác,  thành  tâm  sám  hối,  dứt  tâm  tiếp  nối  thì  cũng  đủ  để  làm  diệu 

hạnh  vãng  sanh.  Nếu  không  có  Tín  Nguyện,  dù  cho  Giới  động  trời  người, 

Ðịnh cảm cõi Sắc, cõi Vô Sắc thì trí huệ chỉ đạt bằng Nhị Thừa Quyền Quả 

mà thôi! 

---o0o--- 

20. Giảng về pháp môn Niệm Phật 

Pháp môn Niệm Phật chẳng có gì là lạ lùng, đặc biệt cả. Chỉ cốt yếu là 

tin sâu, tận  lực  hành trì  mà  thôi. Phật  dạy:  “Nếu ai chỉ niệm  A Di  Ðà  Phật 

 thì gọi  là  vô  thượng  thâm  diệu  thiền” .  Ngài  Thiên  Thai  nói:   “Bốn  thứ  tam 

 muội,  cùng  tên  Niệm  Phật,  Niệm  Phật  Tam  Muội  là  vua  trong  các  tam 

 muội”.  Ngài Vân Thê nói:  “Một câu A Di Ðà bao trùm tám giáo, nhiếp trọn 

 năm tông”.   

Tiếc rằng người đời nay nghĩ pháp Niệm Phật là tầm thường, thiển cận, 

cho  là  công  phu  của  hạng  ngu  phu,  ngu  phụ.  Ðó  là  vì  tín  chẳng  sâu,  hành 

cũng chẳng tận sức, suốt ngày lơ là, tịnh nghiệp chẳng hề đạt được. Dù có ai 

khéo bày phương tiện, muốn cho họ hiểu rõ môn tam muội này, nhưng cứ hễ 

động tới, họ liền cho rằng tham cứu chữ “ai” (ai là người niệm Phật) mới là 

hướng  thượng,  nào  biết  đâu  cái  tâm  năng  niệm  -  sở  niệm  hiện  tiền  vốn  tự 

vượt khỏi  những  đối  đãi,  phân  biệt,  chẳng  mảy  may  tác  ý  rời  lìa  hay  tuyệt 

dứt cái gì. Tức là một câu Phật được ta niệm này đây cũng vốn tự vượt ngoài 

tình thức,  lìa  khỏi  mọi  phân  biệt,  phán  đoán,  nào  phải  còn  nhọc  nhằn  đàm 

huyền thuyết diệu nữa ư? 

Cốt sao tin cho đến nơi, giữ cho ổn, thẳng một bề mà niệm. Hoặc là suốt 

ngày  đêm  niệm  mười  vạn,  hoặc  năm  vạn,  ba  vạn,  lấy  số  câu  quyết  định 

chẳng thiếu làm chuẩn. Trọn cả đời này, thề chẳng biến cải. Nếu chẳng được 

vãng sanh thì tam thế chư Phật đều là nói dối. Một phen được vãng sanh sẽ 

vĩnh viễn chẳng thoái chuyển; các thứ pháp môn đều được hiện tiền. 

Kỵ  nhất  hôm  nay  Trương  Tam,  ngày  mai  Lý  Tứ.  Gặp  người  bên  Giáo, 

bèn toan tầm chương trích cú. Gặp kẻ bên Tông những mong tham cứu vấn 

đáp.  Gặp  người  trì  luật  bèn  toan  đắp  y,  trì  bát.  Ðấy  chính  là  kẻ  chẳng  hiểu 

mối đầu, chẳng tường gốc ngọn. Ðâu biết rằng niệm A Di Ðà Phật đến thuần 

thục  thì  những  giáo  lý  chí  cực  của  Tam  Tạng  mười  hai  bộ  kinh  cũng  đều 

nằm trong ấy cả. Một ngàn bảy trăm công án, mấu chốt hướng thượng cũng 

nằm trong ấy cả. Ba ngàn oai nghi, tám vạn tế hạnh, Tam Tụ Tịnh Giới đều 

nằm trong ấy cả. 

Chân thật niệm Phật, buông bỏ thân tâm, thế giới xuống, chính là Ðại Bố 

Thí.  Chân  thật  niệm  Phật,  chẳng  khởi  tham,  sân,  si  nữa,  chính  là  Ðại  Trì 

Giới. Chân thật niệm Phật, chẳng quản thị phi, nhân ngã, chính là Ðại Nhẫn 

Nhục. Chân thật niệm Phật, chẳng mảy may gián đoạn, lai tạp, chính là Ðại 

Tinh  Tấn.  Chân  thật  niệm  Phật,  chẳng  đuổi  theo  vọng  tưởng  nữa,  chính  là 

Ðại Thiền Ðịnh. Chân thật niệm Phật, chẳng bị lầm lạc bởi những trò ngoắt 

ngoéo của người khác, chính là Ðại Trí Huệ. 

Hãy thử kiểm điểm: Nếu còn chưa thể buông  thân tâm, thế  giới  xuống, 

tham - sân - si vẫn còn tự hiện khởi, thị phi – nhân ngã vẫn còn tự ôm giữ, 

gián  đoạn  –  lai  tạp  còn  chưa  trừ sạch,  chưa  vĩnh  viễn  diệt  hết  chuyện  rong 

ruổi theo vọng tưởng, các thứ trò ngoắt ngoéo của người khác vẫn còn lung 

lạc được mình thì chưa phải là niệm Phật chân thật. 

Muốn đạt đến cảnh giới Nhất Tâm Bất Loạn thì cũng không có thuật chi 

khác.  Cách  hạ  thủ  ban  đầu  hết  là  phải  dùng  xâu  chuỗi  để  nhớ  số  cho  phân 

minh; khắc định khóa trình, quyết định chẳng thiếu. Nếu  là  kẻ Sơ Tâm  mà 

thích bàn chuyện Khán Thoại Ðầu, muốn chẳng chấp tướng, muốn học viên 

dung tự tại thì  nói chung  là  hạng tin chẳng sâu,  hành chẳng  tận sức. Dù có 

giảng  được  mười  hai  phần  giáo,  hạ  được  một  ngàn  bảy  trăm  câu  Chuyển 

Ngữ  cũng  chỉ  là  chuyện  bên  bờ  sanh  tử;  đến  lúc  lâm  chung,  hoàn  toàn  vô 

dụng. Hãy trân trọng! 

---o0o--- 

21. Giảng về Niệm Phật Tam Muội 

Niệm Phật Tam Muội còn gọi là Bảo Vương Tam Muội, là vua trong các 

tam muội. Phàm là các tam muội Thiên, Viên, Quyền, Thật, không tam muội 

nào  là chẳng phát  xuất từ tam  muội  này, không thứ nào chẳng quy  về  môn 

tam  muội  này.  Bởi  vì Niệm  Phật Tam Muội  là  yếu chỉ chí  viên chí đốn,  là 

phương tiện thiện xảo để lợi ích khắp cả ba căn. 

Tâm tánh chúng sanh chỉ  là  một  mà thôi.  Nhưng cái Nhất Tâm ấy,  vốn 

dĩ có đủ cả hai môn Chân Như và Sanh Diệt. Tùy duyên nhưng bất biến thì 

gọi là Chân Như Môn; bất biến mà tùy duyên thì gọi là Sanh Diệt Môn. 

Nương vào Chân Như Môn nói ra Viên Ðốn Giáo, nương theo Sanh Diệt 

Môn, nói ra Thiên Quyền Giáo. Lìa Chân Như, vô Sanh Diệt thì Quyền ấy là 

Quyền trong Thật, nên mới có thể vì Thật lập bày Quyền. Lìa Sanh Diệt, vô 

Chân Như thì Thật ấy là Thật trong Quyền, nên mới có thể khai Quyền hiển 

Thật. Vì  Thật  lập Quyền, có ba Giáo:  Tạng,  Thông,  Biệt.  Khai Quyền  hiển 

Thật thì chỉ có mỗi Viên Giáo. 

Bốn giáo Quyền - Thật (Tạng, Thông, Biệt, Viên) không giáo nào chẳng 

phải là pháp môn Niệm Phật, tức là: niệm tự Phật, niệm tha Phật, song niệm 

tự tha Phật (niệm cả tự lẫn tha Phật). Ước theo bốn giáo, lập thành mười hai 

loại Niệm Phật Tam Muội. Thêm nữa, bốn thứ tam muội như Thường Hành 

v.v...  cùng  tên  là  Niệm  Phật.  Mỗi  một  tam  muội  đều  có  đủ  mười  hai  thứ, 

cộng thành bốn mươi tám thứ. 

Hơn  nữa,  niệm  tha  Phật  thì  hoặc  là  niệm  tướng  hảo,  niệm  pháp  môn, 

niệm  Thật  Tướng. Theo đó, các pháp  niệm  tự Phật, song  niệm cũng có thể 

chia  làm ba  loại  như vậy. Nói  gộp khắp cả bốn  loại tam  muội, bốn  giáo thì 

thành  ra  một  trăm  bốn  mươi  bốn  thứ.  Mỗi  một  thứ  lại  có  vô  lượng  cảnh, 

quán sai biệt, chẳng thể nói hết. Nhưng một pháp Trì Danh phát xuất từ kinh 

Di Ðà, không thuộc trong số những tam  muội đã kể ở trên. Quán kinh dạy: 

 “Nếu  ông  chẳng  thể  niệm  đức  Phật  ấy  thì  hãy  nên  xưng  Vô  Lượng  Thọ 

 Phật” , tức là xưng danh vậy. 

Pháp môn Trì Danh này tựa hồ chỉ dành cho căn cơ Trung, Hạ, nhưng lại 

là pháp tối viên, tối đốn. Bởi lẽ, danh hiệu được trì niệm ấy, bất luận là hiểu 

hay chẳng hiểu, bản thể của nó không chi chẳng phải là Nhất Cảnh Tam Ðế; 

tâm  trì  niệm  chẳng  luận  là  đạt  hay  không  đạt,  bản  thể  của  nó  không  chi 

chẳng phải là Nhất Tâm Tam Quán. 

Xin thử nói  xem: sáu chữ Di Ðà là do danh  mà  lập danh, là do tâm  mà 

lập  danh,  là  do  vì  cả  danh  lẫn  tâm  mà  lập  danh,  hay  chẳng  phải  do  tâm, 

chẳng phải do danh mà lập danh? Nếu do danh mà lập danh thì danh nên tự 

trì, cần  gì phải đợi tâm  trì?  Lại  nữa,  nếu danh có thể tự trì, can dự chi đến 

tâm? Nếu do tâm mà lập danh, tâm này vốn đã có danh thì nếu lúc chẳng trì, 

sao danh chẳng hiện? Nếu vừa do tâm, vừa do danh mà lập danh thì danh tự 

có  danh,  cần  gì  phải  đợi  tâm?  Tâm  cũng  tự  có  danh,  cần  gì  phải  đợi  nơi 

danh? 

Hơn nữa, danh tự ấy phần nào thuộc danh, phần nào thuộc tâm? Vả nữa, 

lúc chẳng trì, dù phân nửa danh thuộc về Danh chẳng tồn tại, thì lẽ ra phân 

nửa danh thuộc về Tâm phải tồn tại. Lúc tách ra đã là không, lúc hợp lại sao 

lại là có? Nếu phi danh phi tâm mà lập danh thì đã phi danh phi tâm sao lại 

còn có danh hiệu Di Ðà? 

Suy  xét  danh  như  vậy  thì  tánh  của  danh  hiệu  là  Không,  duyên  sanh 

huyễn  có.  Tánh  của  một  danh  hiệu  chính  là  tánh  của  hết  thảy  danh  hiệu. 

Danh hiệu chính là Trung Ðạo Thật Tướng của pháp giới. Nêu lên một danh 

hiệu  liền  gồm thâu tất cả, không  một pháp nào ở  ngoài danh  hiệu cả. Cảnh 

được niệm đã như thế thì quán trí năng niệm cứ dựa theo đó mà suy. 

Hơn nữa, ba cảnh này gộp chung lại gọi là Diệu Giả. Chỉ nêu chánh báo 

đã gồm cả y báo, nêu hóa chủ đã gồm cả đồ chúng, nêu giả danh liền gồm cả 

thật pháp. Một câu danh hiệu trọn khắp cõi tam thiên vậy. 

Hơn  nữa,  ba  pháp  quán  này  gọi  gộp  chung  lại  là  Không  bởi  kiếm  tâm 

chẳng  được.  Thêm  nữa,  nếu  danh  là  tâm,  cái  gì  mới  là  danh?  Nếu  danh 

chẳng phải tâm, sao tâm trì được danh? Nếu tâm là danh, cái gì mới là tâm? 

Nếu tâm chẳng phải là danh, danh ăn nhập gì đến tâm? Trong khoảng giữa, 

chẳng phải là, chẳng phải không là, đó chẳng phải là Trung hay sao? Câu nói 

của ngài Hổ Khê nói:  “Cảnh là Diệu Giả, Quán là Không. Cảnh, quán cùng 

 tiêu chính là Trung. Không chiếu chưa hề có sau, trước. Nhất tâm viên tuyệt 

 trọn chẳng còn dấu vết!”  là nói về ý này. 

Ngộ  lý  này  mà  trì  danh  thì  một  xưng,  một  niệm  liền  viên  đốn  Vô 

Thượng Bồ Ðề. Nếu chưa ngộ nhưng lần chuỗi nhớ số khắng khít suốt năm 

thì chưa từng lúc nào chẳng ngầm hợp đạo mầu, hoàn toàn thuộc trong diệu 

cảnh, diệu quán. Huân  tập  lâu  ngày, tánh  đức dần dần  hiển  lộ:  “Như người 

 ướp hương, thân có mùi thơm. Chẳng nhọc phương tiện, tự được tâm khai”.  

Ðấy  chính  là  lý  do  vì  sao  chư  tổ  Liên  Tông  cực  lực  hoằng  dương.  Ai  là 

người có trí mà lại bỏ pháp này, tìm cầu ngõ quanh nào khác nữa ư? 

---o0o--- 

22. Bàn về Niệm Phật Tam Muội 

Ông Chương Khiết Chi ở Toàn Thành kể rằng cha mình là cụ Vũ Hành, 

suốt đời thực sự tu hành, lâm chung ngồi niệm Phật qua đời, và mẹ ông ta là 

bà Vũ Thạc Nhân  8, thừa dịp ấy thọ  Tam  Quy, Ngũ Giới, chánh  niệm  nhân 

duyên  qua  đời  tốt  đẹp.  Ông  xin  tôi  dạy  cho  một  lời  để  trang  nghiêm  Tịnh 

Ðộ. 

Kinh Tịnh Danh dạy:  “Nếu muốn tịnh cõi nước thì hãy tịnh tâm mình”.  

Hai  vị  trên  tâm  đã  tịnh  thì  lẽ  đâu  cõi  nước  chẳng  tịnh?  Vả  nữa,  cư  sĩ  lòng 

hiếu chẳng khuyết, quy hướng sâu xa nơi pháp  môn, tâm lại tịnh thì có đâu 

cõi nước lại chẳng càng thêm tịnh? Ðâu cần phải đợi tôi nói, nhưng tôi đành 

tạm nói thôi. 

Sách  Diệu  Tông  Sao  ghi:  “Ngũ  trược  nhẹ  thì cõi  Ðồng  Cư  thanh  tịnh, 

 khéo  hiểu  Không  thì  cõi  Phương  Tiện  thanh  tịnh,  viên  chứng  tam  quán  thì 

 cõi Thật Báo thanh tịnh, chứng rốt ráo thì cõi Thường Tịch thanh tịnh”.  Ôi, 

đạo Tịnh  Ðộ  hệt  như đường  lớn  nên chẳng khó biết;  nhưng  lý  Tịnh  Ðộ  hệt 

như biển cả há có thể trong một bước rảo khắp hết nổi sao? 

Xét  ra,  do  người  đã  khuất  tập  khí  ngũ  trược  nhẹ  ắt  phải  tịnh  được  cõi 

Ðồng Cư. Còn  như để tịnh các cõi Phương Tiện, Thật Báo, Tịch Quang thì 

kế sách khéo  léo  hoàn toàn phải  nhờ  vào  lòng  hiếu của ông. Cư sĩ  hãy  nên 

quan  sát  kỹ:  Một  niệm  hiếu  thuận  đây  là  ở  trong,  ở  ngoài,  hay  ở  khoảng 

giữa?  Là  quá  khứ,  hiện  tại  hay  vị  lai?  Là  xanh,  vàng,  đỏ,  trắng  ư?  Là  dài, 

ngắn, vuông, tròn chăng? Là tự sanh, do cái khác sanh, cùng sanh hay không 

do  nhân  gì  mà sanh  ư?  Là có,  là không, cũng có cũng không  hay chẳng có 

chẳng  không?  Quán  như  thế  rồi  chẳng  giữ  lấy  tâm,  chẳng  chấp  lấy  pháp, 

hiểu rõ bản thể của lòng hiếu chính là Không, là Giả, là Trung. 

Do là  Không  nên  Kiến  Tư được tịnh,  do  là Giả  nên  Trần  Sa tịnh, do  là 

Trung  nên  Vô Minh tịnh.  Do ba  Hoặc đã  tịnh nên ba cõi cũng  tịnh.  Ba cõi 

trong  tâm  mình  đã  tịnh  thì  ba  cõi  trong  tâm  cha  mẹ  cũng  tịnh  theo,  bởi 

không có cha mẹ ở ngoài tâm. 

Như  quán  một  niệm  suy  nghĩ  về  chữ  Hiếu,  tùy  ý  thanh  tịnh  được  ba 

Hoặc; quán hết thảy thiện niệm, hết thảy ác niệm, hết thảy vô ký niệm 9 cũng 

đều  như  thế  cả.  Ðấy  gọi  là  Giác  Ý  tam  muội,  còn  gọi  là  Niệm  Phật  tam 

muội. 

Vì biết tự tâm chính là Không nên được thấy Hóa Thân Phật. Biết tự tâm 

là  Giả  nên  được  thấy  Báo  Thân  Phật.  Biết  tự  tâm  là  Trung  nên  được  thấy 

Pháp Thân Phật. Như quán tự tâm thấy được ba [thân] Phật thì niệm ba Phật 

cũng chính là hiển phát ba đức của tự tâm (Pháp Thân, Giải Thoát, Bát Nhã). 

Bởi thế  mới nói: Quán Thật Tướng của thân thế nào thì cũng quán Phật thế 

ấy.  Quán  Thật  Tướng  của  Phật  thế  nào,  quán  thân  thế  ấy.  Chúng  sanh  và 

Phật chẳng hai, cha con cùng  một thể. Người độ, kẻ được độ đều chẳng thể 

nghĩ bàn. 

Dè  dặt  chớ  nên  nói:  Chỉ  quan  tâm  đến  cái  có  trước  lúc  cha  mẹ  chưa 

sanh. Nếu ông  nói đến cái có trước khi cha  mẹ chưa sanh ấy thì đã sớm có 

vô biên sanh tử. Chỉ nhìn suốt thấu nơi một niệm hiện tiền thì nào có cái gì 

là  do  cha  mẹ  sanh  đâu?  Bởi  thế  mới  nói:   “Thập  thế  cổ  kim,  thủy  chung 

 chẳng lìa ý niệm ngay hiện tại”.  Trọn khắp trước mắt, không pháp nào thừa. 

Hãy suy nghĩ chín chắn! 

---o0o--- 

23. Nói với Dựng Liên 

(Còn gọi Bí Quyết Cầu Sanh Tịnh Ðộ) 

Mùa Ðông năm Quý Mùi, tôi giảng kinh Pháp Hoa tại Phổ Ðức, cư sĩ Lý 

Thạch  Lan  quên  cả  tuổi  già,  đến  quy  y  trước  hết.  Lúc  ấy  cụ  vẫn  còn  phàm 

tình  cầu  có  con,  tôi  răn:  “Thanh  tịnh  lòng  dục”.  Ba  năm  sau,  tâm  cầu  con 

chuyển  biến,  tạc  tượng  Phật,  sáng  tối  luyến  mộ,  nhất  ý  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ. 

Tôi bảo cụ:  

- Chuyện sanh sản của thế gian  máu  mủ tạp loạn, sao gọi  là tịnh được? 

Chỉ có liên hoa hóa sanh mới là sự sanh nở thanh tịnh. Tôi đặt biệt hiệu cho 

cụ  là  Dựng  Liên  (mang  thai  sen).  Tôi  lại  khuyên  cụ  hãy  nhớ  yếu  quyết  để 

làm  bằng  cứ.  Cổ  nhân  nói:   “Ái  chẳng  nặng,  chẳng  sanh  Sa  Bà.  Niệm  bất 

 nhất, chẳng sanh Cực Lạc”.  Cư sĩ đã chẳng cầu con nữa thì lòng ái đã nhẹ, 

lại còn có thể tạc tượng Phật thì niệm đã chuyên nhất. 

Lại còn có yếu quyết là: Không chi khẩn thiết bằng hai câu  “tâm này là 

 Phật,  tâm  này  làm  Phật” .  Bởi  lẽ,  chiên  đàn  chẳng  qua  chỉ  là  gỗ  trong  thế 

gian mà thôi, đốt thì thành than, chạm trổ liền thành tượng, chẳng phải là tùy 

tâm  mà  thành  hay  sao?  Ðã  tạo  thành  tượng  rồi,  sáng  tối  lễ  bái,  chiêm 

ngưỡng, sáng tối  giữ trong tâm, trong  mắt, ngoài tâm không Phật thì chẳng 

phải là cái tâm ấy chính là Phật hay sao? 

Nếu biết tượng Phật khắc chạm ấy đích  xác là “tâm  làm, tâm  là” thì sẽ 

biết  Cực  Lạc,  Di  Ðà  cũng  chỉ  là  “tâm  làm,  tâm  là”  mà  thôi!  Nếu  biết  Cực 

Lạc, Di Ðà là “tâm làm, tâm là”, sẽ biết mười phương tam thế hết thảy chư 

Phật cũng rành rành là “tâm làm, tâm là”. Nếu biết hết thảy chư Phật là “tâm 

làm, tâm là” thì biết hết thảy Tịnh Ðộ cũng rành rành là “tâm làm, tâm là”. 

Dùng nhân thanh tịnh duy tâm để nuôi dưỡng tịnh quả duy tâm, vô sanh 

nhưng lại sanh, sanh chính là vô sanh. Vin vào bằng cứ ấy mà vẫn phải đọa 

nghi thành  là chuyện  nhất định không bao giờ có. Nếu ngộ được  yếu quyết 

này rồi mà vẫn bảo pháp môn Tịnh Ðộ chẳng phải là chí đốn, chí viên thì lại 

càng là điều không thể có! 

---o0o--- 

24. Luận về Trì Danh Niệm Phật cửu phẩm vãng sanh 

Nếu  muốn  mau  thoát  khỏi  nỗi  khổ  luân  hồi  thì  không  gì  bằng  trì  danh 

niệm Phật, cầu sanh thế  giới Cực  Lạc. Nếu  muốn quyết định được sanh  về 

thế giới Cực Lạc thì lại không gì bằng lấy Tín để dẫn đường, lấy Nguyện để 

thúc đẩy. Tin xác quyết, nguyện khẩn thiết, dù tán tâm niệm Phật cũng chắc 

chắn được  vãng sanh.  Lòng tin chẳng chân thật,  nguyện chẳng dũng  mãnh, 

dù nhất tâm bất loạn cũng chẳng được vãng sanh. 

Thế nào là Tín? Một là tin vào nguyện lực của Phật A Di Ðà. Hai là tin 

vào lời dạy của đức Thích Ca Văn Phật. Ba là tin vào lời khen ngợi của sáu 

phương chư Phật. Phàm là bậc chánh nhân quân tử trong thế gian còn chẳng 

nói dối, huống hồ là Di Ðà, Thích Ca, sáu phương chư Phật há lại vọng ngữ 

sao? Chẳng tin  điều  này thì  thật chẳng còn cách  nào cứu được nữa. Vì thế, 

trước hết phải sanh lòng tin sâu xa. 

Thế nào là Nguyện? Trong hết thảy thời, chán ghét nỗi khổ sanh tử cõi 

Sa Bà, ưa thích,  hâm  mộ  niềm  vui  Bồ Ðề  cõi Cực  Lạc.  Làm bất cứ điều  gì 

thiện hay ác, nếu thiện thì hồi hướng cầu vãng sanh, ác thì sám nguyện cầu 

vãng sanh, không còn chí gì khác. Ðấy gọi là Nguyện. 

Tín  -  Nguyện  đã  đầy  đủ  thì  Niệm  Phật  chính  là  chánh  hạnh;  cải  ác  tu 

thiện đều là trợ hạnh. Tùy theo công sức sâu cạn  mà chia thành chín phẩm, 

bốn  cõi  Tịnh  Ðộ,  mảy  may  chẳng  lạm.  Chỉ  cần  tự  kiểm  điểm  lấy  mình, 

chẳng cần phải hỏi người khác nữa. 

Nghĩa  là:  tín  sâu  nguyện  thiết  niệm  Phật,  nhưng  lúc  niệm  Phật,  tâm 

nhiều  tán  loạn  thì  là  Hạ  Phẩm  Hạ  Sanh.  Tín  sâu,  nguyện  thiết  niệm  Phật 

nhưng  lúc  niệm  Phật  tán  loạn  giảm  thiểu  thì  là  Hạ  Phẩm  Trung  Sanh.  Tin 

sâu,  nguyện  thiết  niệm  Phật,  nhưng  lúc  niệm  Phật  lại  chẳng  tán  loạn  thì  là 

Hạ Phẩm Thượng Sanh. Niệm đến Sự Nhất Tâm Bất Loạn, chẳng khởi tham, 

sân, si thì thuộc vào ba phẩm Trung Sanh. Niệm đến Sự Nhất Tâm Bất Loạn, 

tùy ý đoạn Kiến Tư Hoặc hay Trần Sa Hoặc trước và cũng hàng phục được 

vô  minh  thì  thuộc  vào  ba  phẩm  Thượng  Sanh.  Vì  thế,  tín  nguyện  trì  danh 

niệm Phật sanh trong chín phẩm, đích xác chẳng lầm. 

Hơn nữa, tín nguyện trì danh, tiêu phục nghiệp chướng, đới nghiệp vãng 

sanh  chính  là  Phàm  Thánh  Ðồng  Cư  Tịnh  Ðộ.  Tín  nguyện  trì  danh,  đoạn 

sạch Kiến Tư Hoặc mà vãng sanh thì là Phương Tiện Hữu Dư Tịnh Ðộ. Tín 

nguyện trì danh, phá tan một phần vô minh mà vãng sanh chính là Thật Báo 

Trang  Nghiêm  Tịnh  Ðộ.  Tín  nguyện  trì  danh,  trì  đến  chỗ  cứu  cánh,  đoạn 

sạch vô minh mà vãng sanh thì chính là Thường Tịch Quang Tịnh Ðộ. Vì thế 

trì danh sanh trong tứ độ cũng là điều đích xác chẳng lầm vậy. 

Hỏi: Trì danh như thế nào để đoạn được vô minh? 

Ðáp: Ðối với danh hiệu Phật được trì, chẳng luận là ngộ hay chẳng ngộ, 

không gì chẳng là “nhất cảnh tam đế” 10. Cái tâm trì niệm chẳng luận là đạt 

hay không đạt, không gì chẳng là “nhất tâm tam quán” 11. Chỉ vì chúng sanh 

vọng  tưởng  chấp  trước,  tình  kiến  phân  biệt  nên  chẳng  thể  khế  hợp  viên 

thường. Nào có biết rằng [tâm] năng trì chính là Thỉ Giác. [Danh hiệu Phật] 

được  trì  (sở  trì)  chính  là  Bổn  Giác.  Nay  cứ  thẳng  thừng  mà  trì  thì  ngoài 

chuyện trì niệm ấy không có Phật, ngoài Phật chẳng có trì niệm. Năng - Sở 

bất nhị thì Thỉ Giác hợp với Bổn Giác, ấy gọi là Cứu Cánh Giác. 

Hỏi:  Thỉ  Giác  đã  hợp  với  Bổn  Giác  thì  ngay  đó  chính  là  Thường  Tịch 

Quang, sao còn nói là vãng sanh? 

Ðáp: Nếu đã thấu đạt ngay đó chính là Thường Tịch Quang thì nói đến 

vãng sanh nào có ngại gì? Bởi vãng tức là chẳng vãng, không vãng mà vãng, 

sanh  chính  là  vô  sanh,  vô  sanh  mà  sanh.  Văn  Thù,  Thiện  Tài  sanh  về  Tây 

Phương là bởi lẽ đấy. 

Ôi chao! Nam tử! Ðừng mất công suy nghĩ nữa. 

---o0o--- 

25. Lời phổ thuyết ở Nhân Nghĩa Viện thuộc Phong Nam, Hấp Tây   

...Nay  Huyền  Thúy  Ngô  cư  sĩ  vì  khắp  hàng  Tăng,  Tục,  xin  tôi  khai  thị 

pháp  môn siêu sanh thoát tử, Ngẫu Ích tự xét  mình chưa siêu sanh thoát tử, 

làm sao khai thị cho người được? Nhưng dù cùng trong biển sanh tử, đối với 

pháp xuất sanh tử, tôi còn may mắn biết chút ít đầu mối chân chánh. Vì thế, 

tôi  chẳng  ngại  cùng  các  nhân  giả  luận  bình,  thương  lượng  bước  đường  tối 

sơ. 

Nếu thật sự muốn siêu sanh thoát tử thì thứ nhất là chẳng được suy nghĩ 

so đo, thứ  hai  là chẳng được cậy  mình  nóng  vội, thứ ba  là chẳng được  xen 

tạp  danh  lợi.  Phía  Nam  đi  xuống  đất  Mân  (Phước  Kiến),  phía  Bắc  đi  lên 

Yên,  nếu  lầm đường  một chút  là càng đi càng  xa. Ðây thực  là  lời  lời  huyết 

lệ, chữ chữ nhói lòng! Chỉ e:  “Sầu nhân mạc hướng vô sầu thuyết, thuyết dữ 

 vô sầu tổng  bất tri”  (Dạ sầu chớ kể  người vui,  giãi bày cách  mấy ai  người 

hiểu cho!)  

Chư  nhân  giả!  Ðã  biết  sầu  chưa?  Phật  dạy:  Ðược  thân  người  như  đất 

dính  trên  móng  tay,  mất  thân  người  như  đất  trong  đại  địa.  Một  hơi  thở  ra 

chẳng hít vào được, liền hướng đến thai lừa, bụng ngựa, ám độn, càn rỡ, trải 

qua ngàn đời, trăm kiếp mới ló đầu ra, biết là lúc nào? Huống là đời mạt, tà 

sư thuyết pháp như cát sông Hằng. Một kẻ mù dẫn lũ đui, kéo nhau sụp hầm 

lửa. 

Vì thế, Vĩnh Minh đại sư nói:  “Không Thiền, có Tịnh Ðộ. Vạn người tu, 

 vạn người đỗ”. “Có Thiền, không Tịnh Ðộ. Mười người chín lầm nẻo”.  Hám 

Ông đại sư lại  nói:  “Hiện thời có  Thiền không Tịnh Ðộ, nào  phải  là chỉ là 

 chín  người  lầm  lạc,  dám  bảo  đảm  là  mười  người  đều  lạc  cả!”   Ðấy  đều  là 

những lời chân ngữ, thực ngữ, đại từ bi sâu xa. 

Lại xin chư nhân giả! Ðừng đọa vào đồng cuồng, nẻo lấp, phải đau đáu 

nghĩ thẳng  vào lẽ  vô thường, tín  nguyện  niệm Phật, cầu sanh Tịnh Ðộ. Ðời 

này chẳng độ được thân này, còn đợi kiếp nào mới độ được. Trân trọng!   

---o0o--- 

26. Lời phổ thuyết ở Thiên Mã Viện, Hấp Phố 

Kinh Hoa Nghiêm dạy:  

 Nếu ai muốn biết rõ  

 Tam thế hết thảy Phật  

 Nên quán tánh pháp giới,  

 Thảy chỉ do tâm tạo.    

Kinh Kim Cang dạy:  

 Hết thảy pháp hữu vi,  

 Như mộng, huyễn, bọt, ảnh,  

 Như sương, như ánh chớp,  

 Hãy quán sát như vậy.   

Hãy biết rằng chỉ thú của hai bài kệ này không khác nhau. Ðã chỉ là do 

tâm tạo thì đều là hữu vi. Ðã chỉ là hữu vi thì đều như mộng huyễn. Nhưng 

hữu  vi có  hai thứ:  một  là  hữu  vi  hữu  lậu,  tức  là  lục phàm pháp  giới; hai  là 

hữu  vi  vô  lậu,  tức  là  tứ  thánh  pháp  giới.  Mười  giới  phàm  thánh  tuy  khác, 

nhưng rốt ráo đều chỉ là do tâm tạo. Hữu vi hữu lậu như mộng, huyễn, còn 

hữu vi vô lậu do thuận theo pháp tánh nên chẳng phải là mộng, huyễn. 

Vì  sao  bảo  là  lục  phàm  đều  chỉ  là  do  tâm  tạo?  Nếu  một  niệm  ứng  với 

thượng phẩm  thập ác thì toàn  thể pháp  giới  là địa  ngục. Một  niệm  ứng  với 

trung phẩm thập ác thì toàn thể pháp giới là súc sanh. Một niệm ứng với hạ 

phẩm thập ác thì toàn thể pháp giới là Tu La. Một niệm ứng với trung phẩm 

thập  thiện  thì  toàn  thể  pháp  giới  là  nhân  đạo.  Một  niệm  ứng  với  thượng 

phẩm thập thiện thì toàn thể pháp giới là thiên đạo. 

Trong sáu  giới  này, chẳng phải chỉ riêng  mình tam đồ  và  trời  người  hạ 

giới phải chết đi, sanh lại như huyễn, như mộng, mà ngay cả trời Phi Tưởng 

Phi  Phi  Tưởng  Xứ  cũng  chẳng  tránh  khỏi  đọa  lạc,  không  vong,  đều  như 

huyễn, như mộng cả. 

Vì  sao  bảo  là  tứ  thánh  đều  chỉ  do  tâm  tạo?  Nếu  có  thể  biết  Khổ,  đoạn 

Tập, ngưỡng mộ Diệt, tu Ðạo, siêng tu Giới - Ðịnh - Huệ phẩm, chứng được 

thiên chân Niết Bàn 12 thì toàn thể pháp giới là Thanh Văn. Nếu có thể quán 

đúng đắn sự lưu chuyển, hoàn diệt, mười hai nhân duyên mà được giác ngộ 

thì toàn thể pháp giới là Ðộc Giác. Có thể dùng tiên tri để giác hậu tri, dùng 

tiên  giác  để  giác  hậu  giác, tu khắp  lục độ,  vạn  hạnh,  tự  lợi,  lợi  tha thì toàn 

thể pháp giới là Bồ Tát. 

Bồ Tát lại có bốn loại:  

- Nếu dựa theo sanh diệt Tứ Ðế phát bốn hoằng thệ nguyện, trong ba đại 

A-tăng-kỳ kiếp, chế phục Hoặc và độ sanh thì là Bồ Tát của Tạng Giáo . 

- Nếu dựa theo vô sanh Tứ Ðế phát hoằng thệ, trước hết đoạn Chánh Sử, 

tập  tành  lợi  lạc  chúng  sanh,  độ  chúng  sanh  như  huyễn  thì  là  Bồ  Tát  của 

Thông Giáo. 

- Nếu dựa theo vô lượng Tứ Ðế phát hoằng thệ, chẳng chỉ độ lục phàm 

thoát khỏi phần đoạn sanh tử mà còn độ cả tam thừa quyền thánh thoát khỏi 

biến dịch sanh tử thì là Bồ Tát của Biệt Giáo. 

-  Nếu  triệt  ngộ  rằng  một  niệm  tâm  tánh  hiện  tiền  vốn  sẵn  thông  suốt 

chiều  dọc,  trọn  khắp  theo  chiều  ngang,  chúng  sanh  còn  mê  thì  toàn  thể  là 

Tập - Khổ, nhưng tâm này chẳng giảm. Chư Phật đã ngộ thì toàn thể là Ðạo 

- Diệt, nhưng tâm này chẳng tăng. Diệu tâm tuy đồng nhưng do mê ngộ nên 

cách  biệt  vời  vợi.  Lại  y  theo  vô  tác  Tứ  Ðế,  phát  tâm  Vô  Thượng  Bồ  Ðề, 

xứng tánh tu hành lục độ vạn hạnh, tự giác, giác tha thì là Bồ Tát của Viên 

Giáo. 

Những  phước  trí  do  bốn  hạng  Bồ  Tát  này  tu  tập  gọi  là  hữu  vi  vô  lậu. 

Huống hồ là công hạnh viên mãn, đồng quy Vô Thượng Bồ Ðề thì toàn thể 

pháp  giới trở thành bốn trí  Bồ Ðề, trên thân  vô  lậu đoạn sạch bờ  mé  vị  lai, 

lợi lạc hữu tình, há cũng có thể nói là như huyễn, như mộng chăng? Trong tứ 

thánh, Nhị Thừa dù ra khỏi sanh tử, chỉ chứng được thiên chân, chẳng thấu 

đạt toàn thể tâm tánh nên chỉ gọi là hữu vi vô lậu. Chư Phật, Bồ Tát chứng 

được toàn thể tâm tánh. Vì thế, nếu ước trên phương diện toàn tánh khởi tu 

thì  gọi  là  hữu  vi  vô  lậu  cũng  được;  nhưng  nếu  xét  theo  phương  diện  hoàn 

toàn tu nơi tánh thì gọi là vô vi vô lậu cũng được. 

Kinh  Kim  Cang  nói  như  huyễn,  như  mộng  là  để  phá  những  thứ  phàm, 

ngoại và hai thứ chấp: Ngã Chấp, Pháp Chấp. Bởi mộng cảnh tuy là Không, 

nhưng  mộng  tâm  chính  là  giác  tâm.  Huyễn  sự  tuy  là  Không,  nhưng  huyễn 

vốn chẳng hoàn toàn là giả. Bọt nước tuy chẳng thật, nhưng phải đâu không 

là nước. Bóng dáng tuy không thực, nhưng nào phải không có chất. 

Vì  thế,  biết  được  rằng:  tuy  lục  phàm  sanh  tử  qua  lại  như  huyễn,  như 

mộng,  nhưng  Phật  tánh  vẫn  chẳng  đoạn  diệt,  chỉ  thường  chẳng  biết  hay  đó 

thôi!  Bồ  Tát  hiểu  rõ  một  niệm  tâm  tánh  hiện  tiền,  xưa  nay  thường  hằng, 

chẳng sanh, chẳng diệt, trên thì bằng với chư Phật, dưới thì bằng với chúng 

sanh. Dù chẳng muốn thượng cầu hạ hóa cũng chẳng thể được. 

Nhưng,  tuy  phát  đại  tâm  Bồ  Ðề,  tập  khí  hư vọng  vô  minh  từ  vô  thỉ  rất 

nặng, quán lực nhỏ yếu, e dễ bị lui sụt, nên phải hiểu trọn vẹn lẽ trên, chuyên 

niệm A Di Ðà Phật, cầu sanh về thế giới Cực Lạc. Bởi lẽ, một niệm tâm tánh 

hiện tiền của chúng ta vốn đã cùng tột theo chiều dọc, trọn khắp theo chiều 

ngang nên vốn đủ cả vô biên sát hải 13. 

Nơi vô biên sát hải trong tâm tánh của ta, thật có thế giới Cực Lạc cách 

ngoài  mười  vạn  ức  cõi,  thật  có  đức  A  Di  Ðà  Phật  hiện  tại,  Ngài  đã  chứng 

tâm tánh trước, từ bi tiếp dẫn hết thảy loài mê. Nay ta dùng Bồ Ðề tâm lực 

này xưng danh hiệu Ngài thì cùng với đức A Di Ðà Phật như hư không hòa 

lẫn  hư không,  như nước  hòa  lẫn  vào  nước. Vì thế,  xưng danh  một tiếng thì 

mỗi tiếng nhất tâm bất loạn. Xưng danh mười tiếng thì mười tiếng nhất tâm 

bất loạn, cho đến xưng danh bảy ngày thì bảy ngày nhất tâm bất loạn. Ngay 

đang lúc xưng danh, không còn tâm thứ hai, nên chẳng thể loạn được. 

Nếu như nói: ngũ nghịch, thập ác lâm chung mười niệm còn được vãng 

sanh, sao cứ phải hằng ngày khư khư xưng danh? Thật lầm to quá! Hạng ngũ 

nghịch  thập  ác  được  vãng  sanh  nói  đến  trong  kinh  phải  là  hạng  trong  quá 

khứ  đã  từng  gieo  trồng  hạt  giống  Bồ  Ðề.  Nếu  không  có  hạt  giống  Bồ  Ðề, 

làm  sao  gặp  được  thiện  hữu?  Ví  dù  gặp  thiện  hữu  khuyên  lơn,  cũng  chẳng 

thể sanh ngay tín niệm, xưng niệm hồng danh được! 

Vì thế, phàm là bậc tu tâm tịnh nghiệp thì phải gấp đề cao diệu tâm, phát 

Bồ  Ðề  nguyện,  xưng  niệm  A  Di  Ðà  Phật,  dù  chẳng  đoạn  Hoặc,  vẫn  có  thể 

đới  nghiệp  vãng  sanh,  hoành  siêu  tam  giới.  Ðây  chính  là  pháp  môn  chẳng 

thể nghĩ bàn, mười phương chư Phật dùng vô lượng lưỡi, vô lượng âm, khen 

ngợi  pháp  môn  này  vẫn còn chưa  nói  hết  được  nổi.  Hãy  nên tin chắc chắn, 

tận lực thực hành. 

Nay Thánh Hà Ngô cư sĩ ở Hoàng Nam cùng pháp hữu Kiên Mật riêng 

vì lệnh tiên từ là Thành Tịnh ưu bà di Hồng thái nhụ nhân 14 thỉnh tôi giảng 

pháp yếu nên tôi kính cẩn vì họ giảng nói. 

---o0o--- 

27. Phạm Thất Ngẫu Ðàm 

(trích bảy đoạn) 

* Trở về nguồn thì tánh không hai, nhưng phương tiện lại có nhiều môn. 

Thế nên Tham Thiền, Niệm Phật, Chỉ Quán đều là phương tiện cả. Ðã nói là 

môn thì sao giống nhau được? Nếu biết toàn tánh khởi tu, toàn tu tại tánh thì 

cả ba môn đều nhất trí, há phải là khác? Vì thế, tu hành chân chánh chỉ quý 

thuận đường về nhà. Nói là đồng hay dị chỉ càng tăng thêm hý luận. 

* Hiện thời, kẻ tri thức thường dạy người lợi căn tham thiền, dạy kẻ độn 

căn niệm Phật, nghĩ rằng: tham thiền chỉ thích hợp với thượng cơ, niệm Phật 

chỉ xứng với hàng trung, hạ. Nếu nghĩ Thiền chẳng độ được kẻ trung căn, hạ 

căn  thì  là  báng  Thiền;  cho  là  niệm  Phật  chẳng  thích  hợp  với  thượng  cơ  thì 

chính là báng Giáo. Họ báng bổ cả Thiền lẫn Giáo, dấy động thành trào lưu 

khiến  cho  Thiền  trở  nên  hư  danh,  nhưng  cũng  chẳng  thực  sự  niệm  Phật. 

Ðáng buồn thay! Nào biết rằng mỗi loại người tham Thiền, niệm Phật và tu 

Giáo Quán đều có túc căn. Mỗi một căn tánh lại chia ra ba phẩm:  

Người thuộc phẩm thứ nhất trong cửa Thiền vừa chạm đến liền thấu tỏ, 

không còn sự gì khác nữa. Vốn xưa đã có sẵn linh căn như mưa đúng thời. 

Người thuộc phẩm thứ hai liền chẳng còn  nghi, ẩn tàng sâu  xa, hàm dưỡng 

kín đáo, đợi đến lúc dưa chín, cuống rụng, đại dụng hiện tiền, trời rồng ủng 

hộ, tùy ý lợi sanh. Người thuộc phẩm thứ ba đầy đủ đại nghi tình, như mang 

mối thù giết cha, dốc tận sức bình sinh để hiểu thấu tột cùng sự ấy. 

Người niệm Phật thuộc phẩm thứ nhất thì đốn ngộ tự tâm là Phật, niệm 

niệm viên  minh. Người thuộc phẩm thứ hai tin tưởng sâu xa tự tâm là Phật, 

niệm niệm lý nhập. Người thuộc phẩm thứ ba tin tưởng sâu xa vào Phật lực 

vô  lượng,  niệm  niệm  diệt  ác.  Lại  còn  có  bốn  loại,  tức  là  niệm  tự  tánh  của 

Phật,  niệm  tướng  hảo,  công  đức  của  Phật,  niệm  danh  hiệu  Phật,  niệm  hình 

tượng Phật. Bốn loại này thông cả ba phẩm. 

Người giáo quán thuộc phẩm thứ nhất vừa nghe viên lý liền phát ngay sơ 

tâm,  thành  Chánh  Giác  trong  khoảng  sát-na,  thị  hiện  tám  tướng  trong  trăm 

giới. Người thuộc phẩm thứ hai tin  vào Nhất Cảnh  Tam Ðế, thanh tịnh sáu 

căn  nơi  thân,  chế  phục  trụ  địa  vô  minh,  dẹp  tan  bụi  bặm  Kiến  Tư.  Người 

thuộc phẩm thứ ba nghe kinh liền viên giác, tu năm phẩm quán hạnh, tu tập 

Tam Quán để huân tập, chế phục Ngũ Trụ, hướng về Giác. 

Từ đó có thể nói là pháp không ưu liệt, thuốc trị được bệnh là thuốc hay. 

Căn cơ có cạn, sâu, nếu chấp chặt vào phương tiện thì chính là do thuốc mà 

đổ bệnh. 

*  Như  có  kẻ  hỏi  tôi:  “Ông  do  nguyện  nào  nguyện  sanh  Tây  Phương?” 

Tôi  hỏi:  “Là  do  nguyện  nào  nguyện  vào  địa  ngục?”  Người  ấy  đáp:  “Là  cái 

tâm nào vậy?” Tôi đáp: “Tây Phương là trên thờ chư Phật, địa ngục là dưới 

độ  chúng  sanh.  Với  Phật  thì  bắt  đầu  từ  đức  Di  Ðà  vì  nguyện  vương  thù 

thắng. Với chúng sanh thì bắt đầu từ địa ngục vì bi tâm khẩn thiết”. 

*  Có  kẻ  thiền  giả  hỏi  tôi: “Sư  tu  tập  công  phu  gì?”  Ðáp:  “Niệm  Phật”. 

Kẻ ấy hỏi: “Niệm Phật để làm gì?” Ðáp: “Ðể cầu sanh Tây Phương!” Thiền 

giả cười khẩy: “Sao chẳng chuyên chú nơi tự tánh Di Ðà, duy tâm Tịnh Ðộ, 

mà lại dùng cái vọng niệm ấy để vọng cầu làm gì?” Tôi đáp: “Ông bảo Phật 

A Di Ðà ở  ngoài tánh, cõi Cực  Lạc ở  ngoài tâm ư? [Nếu  vậy] thì tâm  tánh 

quá hạn hẹp rồi. Như vậy lời ông vừa bảo vô cầu vô niệm đó chẳng phải là 

chấp vào Không một cách xấu ác hay sao?” 

* Người ta bảo tham Thiền ắt ngộ đạo, chẳng cần cầu sanh Tây Phương. 

Niệm Phật là sanh về Tây, chưa chắc ngộ đạo được. Họ biết đâu rằng người 

đã ngộ rồi còn chẳng thể chẳng sanh Tây Phương, huống là kẻ chưa ngộ ư? 

Hơn  nữa,  Thiền  giả  muốn  sanh  về  Tây  Phương,  bất  tất  phải  đổi  sang  niệm 

Phật. Chỉ cần đầy đủ tín - nguyện thì tham Thiền chính là hạnh Tịnh Ðộ. 

Hơn nữa, niệm Phật đến nhất tâm bất loạn, Năng lẫn Sở đều mất chính là 

đắc  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn,  há  chẳng  phải  là  ngộ  đạo  hay  sao?  Vì  thế,  tham 

Thiền  hay  niệm  Phật  đều  có  thể  ngộ  đạo,  đều  có  thể  sanh  về  Tây  Phương. 

Nhưng có nghi thì tham, không nghi thì niệm, tự châm chước ngay trong lúc 

mỗi người tu tập mà thôi! 

* Sanh về Tây Phương dùng ba thứ tâm: chí thành tâm, thâm tâm và hồi 

hướng phát nguyện tâm. Do ba tâm này [có thể tu] thẳng thành Phật. Người 

trôi lăn cõi tục cũng có ba tâm: tâm khinh, tâm sao nhãng, tâm tương tục. Do 

ba tâm  này thường qua  lại trong  năm đường. Ô  hô!  Ba thứ tâm trước trong 

trăm người họa chăng có một; ba tâm sau trăm ngàn người chẳng có nổi một 

người không. Chẳng lạ gì người miệng bảo cầu sanh thì lắm, kẻ thật sự vãng 

sanh lại ít vậy! 

* Ðại Sư Vân  Thê phát  huy pháp  môn Niệm  Phật  như sau: Có  Sự  nhất 

tâm  bất  loạn  và  Lý  nhất  tâm  bất  loạn.  Có  kẻ  bảo:  trì  danh  hiệu  là  Sự Nhất 

Tâm, tham cứu chữ Ai là Lý Nhất Tâm, chẳng phải lầm lắm sao? Bởi lẽ, Sự 

Nhất Tâm là rành rành phân minh, chẳng hôn trầm, chẳng tán loạn. Lý Nhất 

Tâm là ngầm khế hợp vô sanh, thấu rõ tột cùng tự tánh. Lúc tham cứu thoại 

đầu dù thuần thục, vẫn chỉ là thuần thục về mặt Sự. Lúc niệm đến mức tâm 

lẫn  Phật  cùng  mất  thì  đã  thuộc  về  Lý,  lẽ  đâu  cứ  nói  đến  Sự  là  chỉ  nói  về 

niệm, còn nói đến Lý là chỉ dành riêng cho tham cứu ư? 

Hơn nữa, tham chữ Ai bảo là tham cứu Lý còn được, chứ bảo là Lý Nhất 

Tâm  lại  không  được.  Nhưng  không  một  ai  tham  cứu  Lý  lại  có  thể  xem 

thường Sự được. Vì sao vậy? Sự có công năng hỗ trợ Lý. Lý không thể tồn 

tại một mình. Mong hãy suy nghĩ kỹ! 

---o0o--- 

28. Thư trả lời Tịnh Thiền Sư 

Pháp  môn  Tịnh Ðộ  vốn bao  gồm  hết thảy tông  giáo, thâu trọn  hết thảy 

các căn cơ. Vì thế, trước nay, trứ tác của Phật, Tổ, Thánh Hiền đã quá nhiều. 

Muốn chọn lấy những điều tinh yếu để lợi ích các phẩm thì hãy nên chọn đủ 

những  điều  sở  trường  chứng  thực  cho  tâm  ngộ  thì  mới  có  thể  lưu  truyền 

được. Nếu chưa thâm hiểu sâu xa pháp môn này thì hãy nên chú trọng tu tập 

tận lực, đừng vội vàng đặt nặng việc trước thuật. 

Ðối với trách nhiệm trọng yếu là độ người hãy lấy trí huệ và phương tiện 

làm gốc. Có trí huệ thì mới hiểu ngọn ngành lẽ quyền - thật, nói tương xứng 

với  lý  thì  không  nghĩa  nào  là  chẳng  gồm  trọn.  Có  phương  tiện  thì  văn 

chương mới bóng bẩy, văn đúng như nghĩa khiến cho người đọc vui thích. 

Nay  ông  thâu  thập  khắp[các  tác  phẩm  Tịnh  Ðộ  để  soạn  thành  sách] thì 

hãy  nên  chú  trọng  [những  phần  nói]  về  lý  đến  bảy  tám  phần,  chỉ  coi  trọng 

văn chương chừng năm sáu phần. Có lẽ ông nên tu dưỡng sâu xa, giồi luyện 

thêm  cho  khéo.  Ý  tứ  đầy  đủ  được  nghiền  ngẫm  kỹ  càng  thì  chỉ  có  những 

sách  như  Di  Ðà  Sớ  Sao,  Long  Thư  Tịnh  Ðộ  Văn  v.v...  E  rằng  cuốn  Diệu 

Tông Sao chưa giảng cứu nghĩa lý tới cùng tột. 

Xin khuyên ông hãy tìm tòi, chọn lọc cẩn thận, xem thêm các sách Thập 

Nghi,  Tịnh  Ðộ  Hoặc  Vấn,  Bảo  Vương  Tam  Muội,  Tây  Phương  Hiệp  Luận 

v.v... để rốt ráo được mở rộng tầm mắt. Sau đấy mới dùng tâm từ bi, xem xét 

căn cơ của nơi này, chỗ này, chọn lọc lấy một lời, nửa câu để làm lợi ích cho 

họ thì công đức càng thù thắng vậy. 

---o0o--- 

29. Thư trả lời ông Ðặng Tĩnh Khởi 

Tham  Thiền  hay  niệm  Phật  nếu  khéo  dùng  thì  không  môn  nào  chẳng 

phải  là  thuốc  cả.  Chẳng  khéo  dùng  thì  không  môn  nào  là  chẳng  tăng  thêm 

bệnh.  Thậm  chí,  chấp  thuốc  thành  bệnh  hoặc  lấy  bệnh  làm  thuốc.  Sự  việc 

chẳng giống hệt một loạt như nhau, chẳng thể dùng đôi lời nói trọn hết được. 

Ðại sự sanh tử, Phật đạo huyền diệu. Nếu như hiểu biết hời hợt, công phu sơ 

sài thì giải quyết về mặt Sự còn chưa xong, huống hồ là thanh toán nổi câu 

“nhất  vị”  hay  sao?  Hai  câu  “Thiền  vốn  chẳng  tham,  Phật  vốn  chẳng  niệm” 

vừa  là đề hồ,  vừa  là độc dược! Nay quát trời  xanh,  mắng  Phật, Tổ chính  là 

rớt vào hầm vô tham, vô niệm. Nếu thật sự tham, thật sự niệm, chắc chắn sẽ 

chẳng có thái độ ngông cuồng như thế! 

---o0o--- 

30. Thư gởi Châu Tẩy Tâm 

Chẳng thể nói toạc vì sợ ngăn lấp cửa ngộ là một đường lối phương tiện 

riêng của tham cứu. Nhà Thiền cũng có khi chẳng ngại nói toạc thẳng thừng, 

huống hồ là Giáo Quán, Tịnh Ðộ ư? Ý chỉ của Tịnh Ðộ nằm trọn trong cuốn 

Diệu Tông. Nếu trì danh mà chẳng tu quán làm sao thấu đạt bốn cõi Tịnh Ðộ 

dọc ngang? 

Cuốn  Tây  Phương  Hiệp  Luận  cũng  là  một  cuốn  sách  hữu  công  trong 

Tịnh  Ðộ,  chẳng  hổ  là  một  tác  phẩm  viên  thông,  bao  hàm  trọn  vẹn  cương 

tông  của  pháp  Niệm  Phật  Tam  Muội,  nhưng  lời  ít  nghĩa  nhiều,  chỉ  nêu  lên 

cái học đề cương, yếu lãnh, chứ chẳng khảo sát trọn khắp toàn bộ giáo pháp, 

chẳng thể trong vài ngàn câu mà hòng thâu tóm trọn vẹn hết được. 

Nếu chú trọng chuyên tu, chưa rảnh để lợi sanh thì cứ ngày đêm niệm Di 

Ðà  mười  vạn  câu,  cầu  được  vãng  sanh;  bất  tất  phải  mong  cầu  thông  suốt 

những giáo nghĩa trọng yếu của các tông. Câu:  “Chỉ được thấy Di Ðà, lo gì 

 chẳng khai ngộ”  chính là luận về điều này. 

Nếu  là  người đại từ bi, toan  lưu  lại  trứ tác thì tác phẩm phải  thập phần 

tinh  vi,  ngời  sáng,  mới  hòng  lợi  lạc  khắp  ba  căn.  Nếu  không,  vừa  lập  một 

pháp liền nảy sanh ngay một điều tệ. Vả lại, đời mạt các ngữ lục của Thiền, 

Giáo, Tịnh Ðộ chất chật nhà, cao tận rường, chỉ xét về mặt Sự đã tạp nham 

chẳng thuần, cốt khoe mẽ cùng thế tục đó thôi!   

---o0o--- 

31. Thư gởi Ðinh Liên Lữ 

Một  môn  Tịnh  Ðộ  hữu  danh  vô  nghĩa  đã  lâu!  Cư  sĩ  chú  trọng  tu  hành 

thực  tiễn,  làm  gương  mẫu  cho  cả  Tăng  lẫn  tục.  Ðấy  chính  là  được  quang 

minh của đức Di Ðà chiếu rạng vậy. Nhưng đời mạt thường coi rẻ pháp môn 

này là pháp dành riêng cho căn cơ Trung, Hạ, chẳng biết nó là pháp chí viên, 

chí đốn, lợi khắp ba căn. Hãy nên nghiền ngẫm, suy nghĩ kỹ càng hai cuốn 

Diệu Tông Sao và Tây Phương Hiệp Luận, mới hòng phá được cái kiến chấp 

tà vạy ấy! 

---o0o--- 

32. Trả lời thư ông Hàn Triều Tập 

...Tịnh Ðộ cực  nhanh, thẳng tắt, quảng đại, viên dung, chí đốn, cực dễ, 

không  căn  cơ  nào  là  chẳng  thâu  tóm,  không  tội  nào  chẳng  diệt  được.  Ông 

vừa  phát  tâm  liền  biết  quy  hướng  pháp  môn  này,  nhưng  sao  hơn  ba  mươi 

năm  vẫn còn  nửa tin,  nửa  ngờ? Tôi chép riêng  hai thiên công án  vãng sanh 

để giúp tín lực cho ông. Muôn phần chẳng nên chần chừ nữa! 

---o0o--- 

33. Thư trả lời Ðường Nghi Chi 

Cuốn  [Quán  Vô  Lượng  Thọ  Kinh]  Diệu  Tông  Sao  chẳng  thể  đổi  được 

một chữ. Bởi lẽ, Ðại - Tiểu A Di Ðà kinh (kinh Vô Lượng Thọ và kinh A Di 

Ðà)  độ  khắp  ba  căn  nên  sách  chú  giải  hai  kinh  ấy  phải  tương  xứng  căn  cơ 

cạn lẫn căn cơ sâu. Còn kinh này (Quán Vô Lượng Thọ Kinh) chuyên để độ 

bậc  đại  căn  viên  đốn  như  bà  Vi  Ðề  Hy  khiến  họ  ngay  trong  đời  này  ngộ 

được Vô Sanh Nhẫn. 

Nếu chưa thấu triệt được  yếu chỉ tâm “làm,  là” (tâm  này  làm Phật, tâm 

này  là Phật) thì  hoàn toàn chẳng thể  nương  vào Sự để tu Quán được! Ngài 

Vân  Thê  nói:  “Tâm thô, cảnh tế, diệu quán khó thành!”  Ðây chính  là điều 

được  các  vị  đại  tổ  sư  như  ngài  Thiện  Ðạo  đề  xướng,  tôi  tin  ngài  Vân  Thê 

chẳng đoán mò. 

Húc  tôi  (đại  sư  Ngẫu  Húc  tự  xưng)  cho  rằng:  Thời  Tống  căn  tánh  khá 

lanh lợi, những yếu nghĩa được ngài Tứ Minh phát huy hãy còn sơ lược (Ý 

nói: do căn tánh chúng sanh thời ấy lanh lợi, nên đại sư Tứ Minh chỉ giảng 

đại  lược  người  đọc  liền  lãnh  hội  ngay  được  ý  chỉ,  không  cần  phải  viết  dài 

dòng). Nếu nay đại sư lại trước tác [chú giải Quán kinh] lẽ ra nên giải thích 

tận tường, có đâu lại chỉ tiết yếu? Thợ cả chẳng vì bạn thợ vụng về mà đổi, 

bỏ  dây  mực;  Hậu  Nghệ  chẳng  vì  kẻ  vụng  bắn  mà  thay  đổi  quy  cách  ngắm 

cung, kéo cung. Ðiều này quan hệ chẳng nhỏ. Nếu chẳng viên giải thấu triệt 

cả mười hai phần, chẳng tránh khỏi gây nên ma sự. Chỉ có mỗi một pháp Trì 

Danh, ngàn phần ổn thỏa, trăm chiều thích đáng. 

Xét  ra  Quán  kinh  cùng  sách  Diệu  Tông  Sao  dành  riêng  cho  hạng  viên 

đốn.  Nếu  là  những  chúng  sanh  thuộc  căn  tánh  chẳng  suy  lường  lầm  lạc  thì 

họ cũng  tự có thể thấu  hiểu được.  Kẻ đã hiểu sẽ  nhất định chẳng  ngại sách 

dài. Ðối với kẻ chưa hiểu, lại còn rút ngắn đi thì có ích gì cho họ? Nếu lược 

bớt  những phần  ý  nghĩa  nông cạn, chỉ  giữ  lại  những phần sâu  xa, kẻ sơ cơ 

càng thêm khó hiểu. Nếu lược bỏ phần sâu, giữ lại phần cạn thì lại càng trái 

nghịch tông chỉ kinh. Suy đi  nghĩ  lại, vạn  phần chẳng  nên dấy khởi ý  niệm 

ấy. 



NGẪU ÍCH ÐẠI SƯ PHÁP NGỮ 

---o0o--- 

HẾT 

(dịch xong ngày 04 tháng 12 năm 2003) 







1 . Tâm tương tục: ở đây chỉ ý muốn tiếp tục làm ác. 

2 . Ðễ: hòa thuận, kính anh, nhường em, anh em thương yêu nhau gọi là Ðễ. 

3 . “Trên đảnh Tỳ Lô” là lối nói phá chấp của nhà Thiền: “Ðạp trên đảnh 

Tỳ  Lô”,  ý  nói:  đã  vượt  qua  mọi  kiến  chấp.  Tỳ  Lô  tức  là  Tỳ  Lô  Giá  Na 

(Vairocana), tức là Pháp Thân Phật. 



4 . Manh thiền: hành Thiền nhưng không hiểu lẽ Thiền một cách viên dung 

nên gọi là Manh Thiền (Thiền mù). 

5 . Tứ cú: có, không, cũng có cũng không, chẳng phải có chẳng phải không. 

6 . Chi, hồ, giả, dã: là những hư từ trong Hán văn dùng làm trợ ngữ. Vì thế 

“chi hồ giả dã” thường được dùng để chỉ những chuyện trống rỗng, vô ích. 

7 . Nguyên văn: “Hành xích tùng lai thắng thuyết trượng”, nghĩa là: từ nay trở 

đi, làm được một thước còn hơn là nói cả một trượng. Ý nói: Dù làm chút ít 

(một thước) vẫn hơn nói xuông (cả một trượng). Một trượng là mười thước 

(Tàu). 

8 . Vũ Thạc Nhân: bà thạc nhân họ Vũ. Từ đời Tống trở đi, vợ các quan thị 

lang được gọi là Thạc Nhân. 

9 . Vô ký niệm: niệm không thiện, không ác. 

10 . Nhất cảnh tam đế: đối với một cảnh gồm đủ cả ba đế là Chân Ðế, Tục Ðế 

và Thắng Nghĩa Ðế (Ðệ Nhất Nghĩa Ðế). 

11 . Nhất tâm tam quán: một tâm gồm đủ ba phép quán: Không, Giả, Trung. 

12 . Thiên chân Niết Bàn: do cảnh giới Niết Bàn của Thanh Văn còn thiên 

lệch, chưa hoàn toàn là cảnh giới giác ngộ rốt ráo nên gọi là “thiên chân”. 

13 . Sát hải: gọi đủ là “sát độ đại hải”, thuật ngữ dùng trong tông Hoa 

Nghiêm, chỉ số lượng các cõi nước (thế giới hóa độ của một đức Phật) nhiều 

vô số, quá lớn nên dùng chữ “hải” (biển) để sánh ví. Sát là nói tắt của chữ 

Sát-độ (Kshetra), thường dịch là Ðộ, Quốc Ðộ, Xứ. Hiểu theo nghĩa rộng, 

sát hải nghĩa là mười phương thế giới. 



14 . Lệnh tiên từ: tiếng gọi kính cẩn đối với mẹ của người khác đã mất. 

Ông  cư  sĩ  họ  Ngô  này  hiệu  là  Thánh  Hà,  mẹ  đã  thọ  ngũ  giới  tại  gia,  pháp 

danh  là Thành  Tịnh  nên  gọi  là Thành  Tịnh ưu bà di. Bà  họ  Hồng, chồng  là 

quan nên gọi là Hồng Thái Nhụ Nhân (thời cổ, vợ quan đại phu gọi là Nhụ 

Nhân). 







Document Outline


	1. Dạy Pháp Nguyên




cover_image.jpg
Ngau-Ich-Dai-Su-
Phap-Ngu





